
N
r.

 3
 

2
0
1
0

Menschenrechtsbildung −
Bildung und Menschenrechte

Das Magazin für Politische Bildung



Bildnachweis

Werben für die Rechte der Menschen….
…war die Leitidee von Christoph Stähli Weisbrod und Andreas Netthoevel. Die beiden 
Dozenten der Hochschule der Künste in Bern beschäftigten sich 2006 zusammen mit ihren 
Studierenden intensiv mit dem Thema der Menschenrechte. Unter ihrer Leitung entwickel-
ten die jungen Gestalterinnen und Gestalter hierzu «Werbeplakate» in Weltformat. Neben 
der inhaltlichen Auseinandersetzung wurden die Studierenden gleichzeitig mit dem an-
spruchsvollen Medium «Plakat» konfrontiert. Die daraus entstandenen Arbeiten waren im 
Frühjahr 2006 an den Kultursäulen der Stadt Bern sichtbar. Fünf dieser Sujets werden im 
aktuellen POLIS präsentiert (S. 7, 8, 13, 16, 19).

Land of Human Rights…
…ist ein Projekt über den Status Quo der Menschenrechte in Europa aus Sicht 
der bildenden Kunst. Seit Ende 2007 wurden über einen Zeitraum von drei Jah-
ren Analysen und Visionen zu europäischen Menschenrechtsfragen entwickelt 

und mit den Mitteln der Kunst in die Öffentlichkeit getragen. Initiator de Projekts war der 
Kunstverein < rotor > association for contemporary art in Graz. Die auf den Seiten 9, 10 und 
14 abgedruckten Bilder stammen aus der Posterkampagne von Land of Human Rights. 
Künstlerinnen und Künstler aus ganz Europa haben über drei Jahre zwölf Poster zum Thema 
«Menschenrechte» gestaltet, um damit eine breite Öffentlichkeit für Menschenrechtsfragen 
zu sensibilisieren. Weitere Informationen zum Projekt unter www.landofhumanrights.eu.

Impressum
 
Herausgeberin:
Pädagogische Hochschule der Fachhochschule Nordwestschweiz
Institut Forschung und Entwicklung
Zentrum für Politische Bildung und Geschichtsdidaktik
Zentrum für Demokratie Aarau
 
Redaktion: Alexander Lötscher (Konzept, Text); Vera Sperisen (Bild, Text)
 
Kontaktadresse: info@politischebildung.ch
 
Auflage: 4000 Exemplare
 
Gestaltung: Theo Gamper Grafik, Solothurn
 
Druck: Druckerei Herzog AG, Langendorf
 
Bezugsadresse:
Pädagogische Hochschule der Fachhochschule Nordwestschweiz
Institut Forschung und Entwicklung
Zentrum für Politische Bildung und Geschichtsdidaktik, www.fhnw.ch/pbgd
Zentrum für Demokratie Aarau, www.zdaarau.ch
Blumenhalde
Küttigerstrasse 21
5000 Aarau
oder zum Herunterladen
www.politischebildung.ch



1

PERSÖNLICH

  2	 «Ich sehe mich als Vermittlerin zwischen den Kulturen»
Carmen Meyer von der Stiftung Kinderdorf Pestalozzi berichtet über Äthiopien, 
wo sie sich seit sechs Jahren für das Recht auf Bildung von Kindern einsetzt. 

  4	 «Reisende auf der Suche nach neuen Horizonten»
Melissa aus der Schweiz, Peterson aus Haiti und Lawrence aus Bangladesch erzählen 
von ihren Erlebnissen im interkulturellen Austauschprojekt von Enfants du Monde. 

THEMEN

  6	 Menschenrechtsbildung als politische Bildung
K. Peter Fritzsche verdeutlicht die politische Dimension der Menschenrechte. 
Dieser politisch geschärfte Blick hat Folgen für die Menschenrechtsbildung.

  9	 Menschenrechte sind immer Rechte aller – 
	 Volksrechte sind Rechte weniger Menschen

Andreas Gross beschreibt das Spannungsfeld zwischen der Demokratie
und den Menschenrechten in der Schweiz.

12	 Wenn Dr. Frankenstein Recht bekommt
Andreas Brenner erklärt anhand der Synthetischen Biologie den Ursprung der Idee 
der Menschenwürde, somit auch der Menschenrechte und weshalb diese Konzepte 
in Zukunft bedroht sein könnten.

15	 Kinderrechte – wer ist gefordert?
Peter Jakoubek informiert darüber, was Kinderrechte sind und warum deren 
Umsetzung erkämpft werden muss – auch in der Schweiz.

18	 Universalismus – Relativismus: ein didaktischer Zugang
Alex Sutter eröffnet einen didaktischen Zugang zur schwierigen Frage, wie sich 
Relativismus mit dem universalen Anspruch der Menschenrechte vereinbaren lässt.

SCHULE

21	 «Das gehört zum Bildungsauftrag»
Beat Steiger erzählt aus der Praxis: Warum Menschenrechtsbildung in die Schulen 
gehört und wie sie sinnvoll implementiert werden kann. 

23	 «Alltägliche Chancengleichheit als Herausforderung»
Christine Kopp und Michele Galizia von der Fachstelle für Rassismusbekämpfung 
thematisieren die Menschenrechtsbildung an den Schulen als wichtigen Beitrag 
gegen Rassismus in der Schweiz. 

IN EIGENER SACHE

26	 Weiterbildungstagung: 
	 Die eigenen Rechte in einer globalisierten Welt kennen

Die Tagung Politische Bildung 2010 bietet Lehrpersonen eine vertiefte Beschäftigung 
mit der Thematik des aktuellen «Polis». 

Die Weltgesellschaft hat sich über die UNO 

darauf geeinigt, die Geltung der Menschen-

rechte zu deklarieren. Mit der Europäischen 

Menschenrechtskonvention haben sich die 

Unterzeichnerstaaten verpflichtet, die Men-

schenrechte zu achten und zu schützen. 

Menschenrechte sollen grundsätzlich die 

Würde aller sichern. Sie sind nicht verhandel-

bar. In den Interessens-, Ressourcen- und 

Werte-Konflikten und angesichts schranken-

loser Machtentfaltung besteht die Chance 

ihrer realen gesellschaftlichen Durchsetzung 

dann, wenn die Individuen ihr Anrecht auf 

die Menschenrechte kennen; wenn ihnen die 

Institutionen und Verfahren bekannt sind, 

derer sie sich bedienen können, um die Men-

schenrechte einzufordern; wenn Individuen 

Politik als ein Feld begreifen, das ihnen die 

Menschenrechte nur garantiert, wenn diese 

stets neu eingefordert werden. 

Menschenrechtsfragen sind auch in früheren 

Heften thematisiert worden. Dieses Heft ist 

auf die Gegenwart und thematisch breit aus-

gerichtet. Zum Bezug zwischen politischer 

Bildung und Menschenrechtsbildung äussert 

sich einführend K. Peter Fritzsche. In einem 

Schwerpunkt wird dann die Beziehung zwi-

schen Menschenrechten und Bildung – als 

einem Schlüssel zur Einmischung von Indivi-

duen in die Gesellschaft – an Beispielen, aber 

global thematisiert. Es soll damit Anregung 

bieten, das Thema verstärkt zum Gegenstand 

des Unterrichts zu machen.

Béatrice Ziegler

Dr. Béatrice Ziegler ist Professorin 
für Geschichte und Geschichtsdidaktik 
an der Pädagogischen Hochschule 
FHNW und leitet das Zentrum  
Politische Bildung und Geschichts-
didaktik des ZDA.

EditorialInhalt



2

Das Recht auf Bildung in Äthiopien

«Ich sehe mich als Vermitt­
lerin zwischen den Kulturen»

Wieso engagiert sich die Stiftung Kin­
derdorf Pestalozzi in Äthiopien?
Früher wurden Kinder, die direkt beispiels-
weise aus Tibet, Korea, Vietnam, Tunesien 
und Äthiopien kamen, im Kinderdorf auf-
genommen. Später erkannte man, dass mit 
Hilfe vor Ort wesentlich mehr Kinder er-
reicht werden können und man begann, im 
Ausland zu arbeiten, auch in Äthiopien. 
Heute haben wir klare Kriterien für das 
Engagement in einem Land. Grundlage 
sind die UN-Kinderrechtskonvention, der 
Kinderrechtsreport und die Kinderrechts-
situation. Äthiopien ist noch immer im 
Programm, weil das Bedürfnis riesig ist. 
Fünfzig Prozent der Kinder gehen nicht in 
die Schule. Die Qualität der Bildung ist lei-
der nicht sehr befriedigend. 

Wäre die Bildung nicht Aufgabe des 
Staates?
Es ist nicht unser Ziel, ein paralleles Bil-
dungssystem aufzubauen. Unsere Partner-
organisationen und wir haben ein Abkom-
men mit dem Bildungsministerium. Der 
Staat bietet den Lehrplan an, kann aber 
sonst wenig zur Verfügung stellen. Im Mo-
dell der «Alternative Basic Education», das 

wir anwenden, werden Grundschulen von 
den Dörfern selbstständig gebaut und ver-
waltet. Wir finanzieren nur zu siebzig Pro-
zent. Wir wollen eine Strategie der Nach-
haltigkeit. Das Bildungsministerium oder 
die Gemeinschaften übernehmen während 
den meist neun Projektjahren einen zuneh-

menden Teil der Kosten. Unsere Aufgabe 
zusammen mit den lokalen Partnern ist die 
Qualität. Es werden Leute aus dem Dorf 
rekrutiert und zu Lehrpersonen ausgebil-
det. Zusammen mit der Gemeinschaft und 
dem Ältestenrat stellen wir sicher, dass ein 
Teil der lokalen Kultur und des Wissens in 
den Lehrplan einfliesst. Wir sind ehrlich 
und transparent. Es sind langjährige Bezie-
hungen, wo Vertrauen wächst.

Werden die Kinderrechte in Äthiopien 
akzeptiert oder werden sie als west­
liches Konzept abgelehnt?
Äthiopien hat die Kinderrechtskonvention 
unterschrieben. Spannend ist, dass Afrika 
eine eigene Charta für Kinderrechte ausge-
arbeitet hat, die «African Charter on the 
Rights and Welfare of the Child» aus dem 

Jahr 1990. Äthiopien hat diese Charta 
ebenfalls unterschrieben. In diesem Sinne 
kann man sagen, dass Afrika die Wichtig-
keit der Kinderrechte nicht nur anerkannt, 
sondern sie sogar weiterentwickelt hat. Der 
letzte äthiopische Kinderrechtsreport ist im 
UNO-Kinderrechtsrat 2006 diskutiert wor-
den. 

Wieso ist für Mädchen der Zugang zu 
Bildung schwieriger? Wie geht ihr vor, 
um den Mädchen den Zugang zu den 
Schulen zu erleichtern?
Kulturell bedingt erfahren die Frauen eine 
geringere Wertschätzung. Wenn zehn Kin-
der da sind, schickt man wegen Geldman-
gels zuerst die Buben in die Schule und die 
Mädchen müssen zuhause bleiben. Um die 
Benachteiligung der Mädchen beim Zu-

Persönlich

«Fünfzig Prozent der 
Kinder gehen nicht 

in die Schule.»

FO
TO

: A
LE

X
A

N
D

E
R

 L
Ö

TS
C

H
E

R

Carmen Meyer im Kinderdorf Pestalozzi im appenzellischen Trogen. 

Die Geschichte des Kinderdorfes in Trogen begann mit europäischen Waisenkindern nach dem Zweiten Weltkrieg. 
Heute werden zusätzlich in zwölf Ländern in Südosteuropa, Zentralamerika, Südostasien und Ostafrika Projekte 
durchgeführt. Der Zugang zu Bildung und das interkulturelle Zusammenleben stehen bei der Arbeit mit den 
benachteiligten Kindern im Vordergrund. Ein Gespräch mit Carmen Meyer, der Programmverantwortlichen der 
Stiftung Kinderdorf Pestalozzi für Ostafrika (Äthiopien, Eritrea, Tansania).



3

gang zur Bildung zu reduzieren, handeln 
wir mit unseren lokalen Partnern und den 
betreffenden Gemeinschaften aus, dass 
sechzig Prozent der Schulkinder Mädchen 
sein werden. Wir diskutieren mit den Äl-
testenräten und Frauengruppen. Wir ha-
ben auch klare Gender-Richtlinien in der 
Lehrerausbildung. Dann ist wichtig, dass 
wir die richtigen Schulbücher haben, weil 
dort gewisse Haltungen und Vorurteile re-
produziert werden. Neben dem pädagogi-
schen Inhalt ist auch die Infrastruktur 
wichtig, etwa separate Toiletten für Mäd-
chen und Buben. Wir haben «girl groups» 
und Ansprechpersonen für Mädchen, 
wenn es Probleme, beispielsweise Miss-
handlungen, gibt. 

Wird es nicht als Einmischung emp­
funden, wenn beispielsweise eine 
Mädchenquote von sechzig Prozent 
vorgeschrieben wird?
Ich denke, dies ist Verhandlungssache. Ein 
Projekt zu planen und durchzuführen ba-
siert immer auf gegenseitigem Respekt und 
der Suche nach einem Konsens. Das macht 
meine Arbeit so spannend; interkulturell 
zu arbeiten, verlangt von allen Beteiligten 
ein hohes Mass an Offenheit, Neugier und 
Bereitschaft, Neues zu lernen. Ist einmal 
ein Projekt ausgearbeitet und der Vertrag 
mit allen Parteien abgeschlossen, ist es ein 
Teil meiner Arbeit zu gewährleisten, dass 
die Bedingungen eingehalten werden. Das 
verlangt viel Fingerspitzengefühl, denn 
auch uns werden Bedingungen gestellt. In 
diesem Sinne verstehe ich mich als Ver-
mittlerin zwischen den Kulturen und habe 
kein Helfersyndrom.

Die Qualität der Bildung steht bei 
euch im Zentrum. Was bedeutet für 
euch Qualität?
Das ist ein riesiges Thema. Die Bildung 
muss kindergerecht und kontextrelevant 
sein. Häufig können die Kinder nur drei 
Jahre in die Schule, weil die Eltern nicht 
mehr Geld haben oder weil es keine wei-
terführenden Schulen in der Umgebung 
gibt. In diesen drei Jahren wollen wir das 
Kind so weit gebracht haben, dass es Lesen, 
Schreiben und Rechnen kann. Und dass es 
bestimmte Werte und Instrumente auf den 
Lebensweg mitbekommen hat, um das Le-
ben in die eigene Hand nehmen zu kön-
nen. Die Kinder in unseren Projekten ha-
ben bei Planung, Monitoring und Evaluati-
on der Projekte auch etwas zu sagen, das ist 
uns sehr wichtig. Wir wollen echte Partizi-

pation, weil es ihr Selbstbewusstsein stärkt 
und sie dadurch besser auf ihr künftiges 
Leben vorbereitet sind. 

Was ist Ihr Fazit nach sechs Jahren 
Arbeit im Programm? Finden auch 
Ideen der Gleichberechtigung und der 
Gewaltlosigkeit Widerhall?
Es hat sich sehr viel geändert. Wir haben 
2008 eine Evaluation des gesamten Aus-
landprogramms gemacht, die gezeigt hat, 
dass unsere Arbeit relevant ist. Klar gab es 
auch Kritik und neue Anregungen. Hal-
tungsänderungen in Richtung Gleichbe-
rechtigung und Gewaltlosigkeit brauchen 
sehr viel Zeit. Wir sehen, dass es im Leben 
der Kinder und Familien Änderungen ge-
geben hat und dass es einen Ausblick auf 
mehr gibt. Das macht sowohl uns als auch 
unseren lokalen Partnern Mut.

Welches sind die aktuellen und zu­
künftigen Herausforderungen? 
Wegen des zweiten Millenium Develop-
ment Goal – Recht auf Bildung – ist für 
Bildung in den letzten Jahren relativ viel 
Geld ausgegeben worden. Die offiziellen 
Statistiken geben einem das Gefühl, dass 
die Ziele bis 2015 erreicht werden können, 
aber oft entsprechen sie nicht ganz der Re-
alität. Aus Selbstschutz gegen Kritik wer-

den zum Beispiel bereits auf lokaler politi-
scher Ebene die Einschulungsquoten mani-
puliert, um jährliche Steigerungen präsen-
tieren zu können. Das zieht sich dann wei-
ter bis zum internationalen Reporting. 

Durch die globale finanzielle Situation be-
steht jetzt zusätzlich die Gefahr, dass Gel-
der von der Bildung weg hin zu anderen 
Wirkungsfeldern – beispielsweise die Stüt-
zung der Wirtschaft – abgezogen werden. 
Eine bleibende Herausforderung ist die 
Qualität der Bildung. In Äthiopien sind 
achtzig Schülerinnen und Schüler auf eine 
Lehrperson die Norm, manchmal sogar 
hundert oder hundertzwanzig. Wie will 
man da eine kindergerechte Bildung bieten 
können? Meistens hat es ein Buch für fünf 
bis sechs Schüler und kein didaktisches 
Material. Lehrpersonen sind schlecht aus-
gebildet und haben niedrige Löhne. Es gibt 
also noch genügend Arbeit für alle in den 
nächsten Jahren!

Aufgezeichnet: Alexander Lötscher

«Wir wollen eine 
Strategie der Nach-

haltigkeit.»

FO
TO

: P
R

IV
AT

E
 S

A
M

M
LU

N
G

 C
. M

E
Y

E
R

Carmen Meyer bei ihrem letzten Projektbesuch in Ostafrika.



4

Persönlich

Jugendliche berichten aus interkulturellen Austauschprojekten

«Reisende auf der Suche 
nach neuen Horizonten»

 Ob man es nun Bildung zur 
Weltbürgerschaft, Bildung 
zur nachhaltigen Entwick-
lung oder zur Interkulturali-
tät nennt – es geht bei dieser 

Arbeit immer um ein tieferes Verständnis 
für Themen, die mit Menschenrechten in 
Zusammenhang stehen. Enfants du Monde 
versucht Jugendliche mit verschiedenen 
Aktivitäten dafür zu sensibilisieren. Die 
Durchführung von interkulturellen Ferien-
lagern soll das Nachdenken über Nord-
Süd-Beziehungen ermöglichen und einen 
ersten Einblick in die Welt der internatio-
nalen Zusammenarbeit eröffnen – auch für 
Jugendliche aus dem Süden. In den letzten 
zehn Jahren führten Enfants du Monde und 
lokale Partnerorganisationen 22 Austau-
schlager mit mehr als 270 jungen Men-
schen aus der Schweiz durch. Während 
dreier Wochen kam es jeweils zu intensiven 
Begegnungen mit Jugendlichen aus ver-
schiedenen Kontinenten, unter anderem 
aus Bangladesch und Haiti. Beispielsweise 
bei der gemeinsamen Gestaltung von Frei-
zeitangeboten für Kinder oder im Rahmen 
einer Theaterproduktion. Ziel der interkul-
turellen Ferienlager ist der gegenseitige 
Austausch und die Möglichkeit, gemeinsam 
an einem Projekt arbeiten zu können.

Jugendliche berichten
Wie Jugendliche diese intensive Zeit erlebt 
haben und welche Schlüsse sie aus diesen 
Erlebnissen ziehen, erzählen uns Melissa 
aus der Schweiz, Peterson aus Haiti und 
Lawrence aus Bangladesch auf ganz unter-
schiedliche Weise. Alle drei haben zwischen 
2006 und 2009 an einem Austauschlager 
von Enfants du Monde teilgenommen. 

Melissa: «Meine Emotionen sind immer 
noch gross und greifbar. So viel geteilte 
Liebe, obwohl wir uns bis dahin noch nie 
getroffen hatten. Was an diesem Projekt 
interessant war, ist, dass die Schweizer Teil-
nehmenden nicht beabsichtigten humani-
tär zu wirken, wie das andere Projekte oft 
vorschlagen. Wir gingen einfach zu einem 
Treffen mit Jugendlichen, die, wie wir, 

durch dieselbe Neugier auf ‹die Anderen› 
angetrieben wurden. Von dieser Neugier 
und von den Beziehungen zu unseren hai-
tianischen ‹Brüdern und Schwestern› lebt 
dieses Projekt. Den Tag hindurch […] blieb 
wenig Zeit. Die Nacht bot uns Momente 
mit intensiven und manchmal schwierigen 
Diskussionen über die verschiedenen Pro-
bleme, die sich im Norden und im Süden 
stellen. Jeder sprach von seinem Umfeld; 

Mélinda Quadir, Enfants du Monde

Seit mehr als vierzig Jahren engagiert sich die Schweizer Nichtregierungsorganisation Enfants du Monde 
gemeinsam mit Partnerorganisationen aus den sogenannten Ländern des Südens für die Einhaltung 
grundlegender Kinder- und Menschenrechte. Ein wichtiges Tätigkeitsgebiet sieht die Organisation seit rund 
zehn Jahren auch in der Sensibilisierungsarbeit. Damit soll die Eigeninitiative von Jugendlichen aus der 
Schweiz gestärkt werden – sei es auf lokaler, nationaler oder internationaler Ebene. 

manchmal auch verteidigend, wenn das 
Bild des Anderen durch die Medien oder 
schlicht durch Unkenntnis verzerrt war. 
[…] Mit unserem Einsatz im Projekt woll-
ten wir gegenüber unseren haitianischen 
‹Brüdern und Schwestern› zeigen, dass wir 
an einen Mentalitätswandel glauben, auch 
wenn dieser Zeit braucht. […] Unser Ein-
satz war auch mit Mühen verbunden. Der 
Austausch musste in beide Richtungen 
stattfinden. Es war für uns, die wir häufig 
reisen können, ausgeschlossen, dass wir im 
Gegenzug unsere Freunde aus Übersee 
nicht bei uns empfangen könnten. Wir 
wollten ihnen zeigen, dass wir auch gross-
zügig sind.»

Peterson: «Trotz unserer Emotionen, unse-
ren kleinen persönlichen Problemen und 
unseren voneinander abweichenden Mei-
nungen, haben wir unsere Stimmen ver-
eint, damit unsere Klagen Widerhall fin-
den. Wir waren Reisende auf der Suche 
nach neuen Horizonten (und wir sind es 
immer noch). Wir sind vor dem Hass, dem 
Verrat, der Ungerechtigkeit, dem Rassis-
mus, dem Vorurteil geflüchtet – wie ein 
Skifahrer auf der Flucht vor einer Schnee-
lawine. Wir haben unsere künstlerischen 
Fähigkeiten, unsere Kulturen, unsere Sit-
ten, unseren Glauben und unsere Bräuche 
vereint, indem aus unseren verschiedenen 
Weltbetrachtungen ein Ganzes entstand. 
Dort ist die haitianisch-schweizerische Fa-
milie geboren, so ergab sich ‹La Dérive du 
Roi› [‹La Dérive du Roi›, dt.: ‹Ein König 
driftet ab›, ist ein haitianisch-schweizeri-
sches Theaterstück, realisiert und präsen-
tiert in Port-au-Prince im August 2008 und 
in der Schweiz im September 2009. Anm. 

Annäherung an die Anderen: Peterson (Haiti) 
tanzt mit einer jungen Schweizerin. 

«Wir sind 
eine Familie.»



5

d. R.]. Wir sind eine Familie, weil wir ge-
lernt haben uns zu ertragen, weil wir unse-
re Tränen in Tinte aus einem paradiesi-
schen Tintenfass verwandelt haben. Mit 
unseren Talenten haben wir eine ganze 
Welt auf eine Bühne gemalt, weil jeder sich 
in der Geschichte des Anderen verlor, jeder 

fand sich im Anderen. Jeder empfand den 
Schmerz des Anderen wie auch seine Freu-
de. Jeder hat seine ‹Abscheu› wie auch sei-
ne Liebe ausdrücken können. Wir sind 

eine Familie, weil wir zusammen gelacht 
und zusammen geweint haben, weil wir 
eine Liebe geteilt haben, die uns die Opfer 
hinnehmen liess, damit der Rest des Pro-
jektes zu Stande kam, weil jeder seinerseits 
und auf seine Art den Stier bei den Hör-
nern gepackt hat. So dass wir die Erfah-
rung, die wir in Haiti gehabt haben, dass 
wir, die Haitianer, unsere Familie haben 
finden können und dass die Schweizer ihre 
Liebe zeigen konnten. Seit diesem Projekt 
bin ich zum Glauben gekommen, dass die 
weltweite Einheit keine Utopie sein darf. 
Diejenigen, die daran glauben, müssen da-
für kämpfen, so wie wir es gemacht haben. 
Und ich bin der Ansicht, dass es eine Er-
fahrung zum Wiedererleben ist, jeden Tag. 
Diese Erfahrung, dass wir Eins sind, in ei-
nem unfertigen Ganzen.»

Lawrence: «Für mich war es sehr ange-
nehm mit den Schweizer Jugendlichen zu 
sprechen. Zuvor hatten wir keine Idee vom 
Leben in Europa. Es war die Gelegenheit, 
etwas über das europäische Leben und die 
Denkweise der europäischen Jugend zu ler-
nen. Die Liebe einer Schweizer Teilneh-
merin für Bangladesch motivierte mich, in 
diesem Bereich weiter zu arbeiten. Wir be-
gannen unsere Sichtweisen und Visionen 
darüber auszutauschen, wie eine erfolgrei-
che und nachhaltige Zusammenarbeit aus-
schauen sollte. Wir danken beiden Organi-
sationen dafür, dass sie uns die Gelegenheit 
gegeben haben, uns näher zu kommen. 

[…] Ich bin ein Jugendlicher aus Bangla-
desch und unsere Wirtschaft ist nicht stark. 
Wir haben viele Probleme. Nichts geht zü-
gig voran. Aber das Licht, das in unserem 
Geist durch die Bekanntschaft mit unseren 
Schweizer Freunden zu brennen begann, 
wird für immer bleiben. Ich bin Enfants du 
Monde sehr dankbar für die Durchführung 
des Lagers im Jahr 2006. Diese Erfahrung 
hat mich motiviert selber eine Vereinigung 
aufzubauen.»

Bürgerkompetenzen entwickeln
Auch zukünftig soll bei Enfants du Monde 
die Auseinandersetzung der jungen Men-
schen mit Fragen zur Nord-Süd-Beziehung 
weiter vorangetrieben werden. Das neue 
Programm «Jugendliche als Weltbürger» 
(bei welchem die Bürgerschaft als demo-
kratisch, weltweit und international defi-
niert wird) zielt darauf ab, Jugendliche aus 
dem Norden und dem Süden prioritäre 
Bürgerkompetenzen entwickeln zu lassen, 
die es erlauben sollen, «zusammen über 
eine gemeinsame Zukunft zu entscheiden, 
in der Öffentlichkeit zu debattieren, über 
Zustände zu berichten, in der Ungewissheit 
zukunftsorientiert zu entscheiden, kollek-
tiv und individuell zu handeln, um die 
Auswahl zu konkretisieren, kooperieren 
und Konflikte gemäss demokratischen 
Prinzipien zu lösen» (Kompetenzen defi-
niert nach ERDESS).
Weitere Informationen zu Enfants du 
Monde unter: www.edm.ch.

Übersetzung aus dem Französischen: 
Alexander Lötscher und Vera Sperisen

Lawrence (oben links) mit Jugendlichen aus Bangladesch und der Schweiz.

FO
TO

S
: E

N
FA

N
TS

 D
U

 M
O

N
D

E

«Wir glauben an 
einen Mentalitäts-

wandel.»

«Jugendliche als 
Weltbürger.»



6

Themen

K. Peter Fritzsche    Das Verhältnis von Menschenrechtsbildung und politischer Bildung zu diskutieren, kann dazu führen, über 
Gemeinsamkeiten und Unterschiede, über Überschneidungen und Ergänzungen nachzudenken oder die neue Zusammen­
führung des Europarats zu «Education for Democratic Citizenship / Human Rights Education» zu analysieren. Mein Anlie­
gen ist im Folgenden ein anderes. Ich möchte zeigen, dass Menschenrechtsbildung als politische Bildung, als politische 
Menschenrechtsbildung zu profilieren ist, da die Menschenrechte selbst politisch sind.

Menschenrechtsbildung 
als politische Bildung

erforderlich sind und was in einem be-
stimmten historischen Moment der 
menschlichen Entwicklung als schützens-
wert anerkannt wird, ist Ergebnis konflik-
treicher Prozesse des Aushandelns und 
Verständigens. Beispielhaft steht dafür der 
Kampf um die Gleichrangigkeit der wirt-
schaftlichen, sozialen und kulturellen 
Rechte, der erst durch den Ost-West-Kon-
flikt, dann durch den Nord-Süd-Konflikt 
dominiert wurde und der trotz vielfältiger 
Aufwertungen der wirtschaftlichen, sozia-
len und kulturellen Rechte noch nicht ent-
schieden ist.

 Nicht nur die menschenrechtlich zu 
schützenden Güter und Werte werden in 
Prozessen politischer Konfliktaustragung 
bestimmt, sondern auch die schutzwürdi-
gen und besonders schutzbedürftigen 
Gruppen von Menschen. Die Rede von den 
MENSCHENrechten verdeckte sehr leicht, 
dass erst die Anerkennungskämpfe von 
Frauen, Farbigen, Homosexuellen und an-
deren ausgegrenzten Gruppen diese Men-
schen zu gleichberechtigten Menschen 
machten. Beim internationalen Menschen-
rechtsschutz geht es aber nicht mehr nur 
um die Anerkennung aller als schutzwür-
dig, sondern längst hat sich eine Praxis he-
rausgebildet, Gruppen, die als ausseror-
dentlich verletzlich erscheinen, unter den 
Schutz besonderer Konventionen zu stel-
len. Welche Gruppe in welchem Ausmasse 
als verletzliche Gruppe Anerkennung fin-
det, ist ebenfalls Ergebnis politischer Pro-
zesse, wie sich beispielhaft an der Ausgren-
zung von Migrantinnen und Migranten 
und Menschen mit irregulärem Aufent-
haltsstatus zeigen lässt.

 Jenseits der wenigen Menschenrechts-
Gerichtshöfe folgen alle Institutionen des 
internationalen Menschenrechtsschutzes 

Die «politische Dimension» 
der Menschenrechte
In den folgenden 10 Punkten möchte ich 
verdeutlichen, um was es bei der «politi-
schen Dimension» geht (ohne sie gegen-
über der moralischen oder rechtlichen Di-
mension zu privilegieren).

 Die Zielstellung der Menschenrechte ist 
genuin politisch, sie richtet sich gegen will-
kürliche Macht, zunächst gegen die des 
Staates, aber darüber hinaus gegen jede un-
kontrollierte Macht, die die Einzelne oder 
den Einzelnen überwältigen und schädigen 
kann. Mit den Menschenrechten rebellie-
ren Menschen gegen Situationen und Ver-
hältnisse, die sie als Unrecht, Entwürdi-
gung, Unterdrückung und/oder Diskrimi-
nierung wahrnehmen. 

 Die Menschenrechte zielen aber nicht 
nur gegen die mächtigen Akteure der Will-
kür, sondern auch gegen die Ideologien, 
die ein Leben in Selbstbestimmung und 
Gleichberechtigung ablehnen oder be-
kämpfen. Die Menschenrechte befinden 
sich in einem politisch-kulturellen Kampf 
mit den Ideologien der Ungleichwertigkeit, 
wie sie von Rassismus, Fundamentalismus 
und Rechtsextremismus vertreten werden.

 Menschenrechte sollen das schützen, 
was Menschen fundamental wichtig ist. 
Eine naturrechtlich inspirierte Auszeich-
nung der Menschenrechte lässt allerdings 
leicht übersehen, dass wir uns wohl von 
Natur aus ein «Recht auf Menschenrechte» 
zusprechen können, die konkreten Men-
schenrechte aber politisch entwickelt ha-
ben. Nach den Erfahrungen des National-
sozialismus versuchte man den Kern des 
Schutzwürdigen durch den Begriff gleicher 
Menschenwürde zu markieren. Welche 
Rechte inhaltlich zum Schutz dieser Würde 

 Die Menschenrechte haben 
eine moralische, eine rechtli-
che und eine politische Di-
mension. Sie gibt es in der 
Form moralischer Ansprü-

che, rechtlicher Normen und politischer 
Forderungen. Deshalb gibt es auch die 
Menschenrechtsbildung nur im Plural, mit 
unterschiedlichen Schwerpunkten, aus un-
terschiedlichen disziplinären Perspektiven. 
Menschenrechtsbildung existiert als Wer-
teerziehung, als Rechtserziehung und/oder 
als politische Bildung. 
Einer Menschenrechtsbildung, die sich ein-
seitig auf die moralische oder die rechtliche 
Seite konzentriert, geht das Politikum der 
Menschenrechte verloren. Es wird dann 
übersehen, in welchem Ausmass Men-
schenrechte das Ergebnis politischer Kon-
flikt- und Entscheidungsprozesse sind wie 
auch Ausdruck politischer Forderungen 
einer nationalen und internationalen Men-

schenrechtspolitik. Menschenrechte sind 
stets umstritten und bedroht, aber auch ge-
staltungsfähig und entwicklungsoffen. Sie 
unterliegen den Risiken der Verletzung 
und Begrenzung, sie haben aber immer 
auch das Potenzial der Wirksamkeit und 
Weiterentwicklung. Auch dort, wo Men-
schenrechte erst in der Form von Idealen 
formuliert sind oder dort, wo sie sich noch 
nicht zu einklagbaren Rechten entwickelt 
haben, können sie die Kraft politischer 
Forderungen im öffentlichen Raum entfal-
ten.

«Menschenrechte 
richten sich 

gegen willkürliche 
Macht.»



7

der Logik politischer Konfliktaustragung 
und sind belastet von nationalen, regiona-
len und politisch-religiösen Egoismen. Bei-
spielhaft hierfür stehen die Konflikte im 
neuen Menschenrechtsrat, aber auch die 
Kontrollbesuche von UN-Sonderberichter-
statterinnen und -erstattern, die nicht sel-
ten als Einmischung in die inneren Angele-
genheiten eines Staates abgewehrt werden, 
wie es beim Besuch des Sonderberichtser-
statters für Bildung in Deutschland ge-
schah.

 Die mächtigste Ressource, über die der 
Menschenrechtsschutz verfügt, ist der 
Druck der Öffentlichkeit. Neben der UNO 
mit ihren Veröffentlichungen und Berich-
ten haben die NGOs eine eminent wichtige 
Aufgabe, diese Öffentlichkeit «von unten» 

herzustellen. Durch das Informieren über 
und das Skandalisieren von Menschen-
rechtsverletzungen entfernen sie einen 
Schleier der Verschwiegenheit und Igno-
ranz und mobilisieren Protest aus den Rei-
hen der Zivilgesellschaft. Im Zusammen-
wirken eines Drucks «von oben» und «von 
unten» kann den Menschenrechten am 
wirksamsten zur Geltung verholfen werden.
	
 Menschenrechte schützten zunächst 
den machtlosen Bürger vor dem willkürli-
chen Staat, denn der Staat war der mäch-
tigste und bedrohlichste Akteur, den es in 
die Schranken des Rechts zu weisen galt. 
Wenn aber andere Akteure ähnlich mäch-
tig und bedrohlich werden, dann gilt es 
darüber nachzudenken, ob auch diese an-
deren Akteure an die Standards der Men-

schenrechte zu binden sind. Ob es je gelin-
gen kann, die wirtschaftliche und politi-
sche Macht grosser Unternehmen nicht 
nur durch freiwillige Selbstverpflichtung zu 
begrenzen, sondern sie verbindlichen und 
überprüfbaren Normen zu unterwerfen, ist 
letztlich eine Frage politischer Macht.

 Menschenrechte beanspruchen univer-
selle Gültigkeit. Diesen Anspruch gilt es 
aber erst noch einzulösen. Das Bemühen 
um die universelle Anerkennung muss in 
der Form der Überzeugung, des Wettstreits 
der Werte und des Dialogs erfolgen, nicht 
mit Mitteln politischen Drucks. Ebenso gilt 
es aber eine politisch motivierte Relativie-
rung der Menschenrechte im Namen kul-
tureller Tradition und Differenz zurückzu-

weisen. Es gilt Positionen zu kritisieren, 
die zwar die Menschenrechte rhetorisch 
akzeptieren, sie aber unter den Vorrang der 
Pflichten oder den Vorbehalt anderer Nor-
men stellen und die letztlich nur die Stabi-
lisierung eigener Herrschaft anstreben.

 Menschenrechte werden aber nicht nur 
auf der Grundlage kultureller Differenz re-
lativiert, sondern sie sind in Zeiten verun-
sichernder politischer Krisen regelmässig 
dem Druck der Relativierung ausgesetzt. 
In Zeiten von Angst und Schrecken setzen 
Menschen eher auf Sicherheit als auf Frei-
heit und zeigen eine Bereitschaft, selbst 
solche Menschenrechte, die man aus star-
ken historischen Gründen und katastro-
phalen politischen Erfahrungen als «not-
standsfest» deklariert hatte, der Einschrän-
kung oder Aufhebung preiszugeben. Kein 
Menschenrecht scheint so unangreifbar zu 
schützen zu sein, dass es nicht unter beson-
deren politischen Bedingungen wesentlich 
eingeschränkt werden könnte.

 Artikel 28 der Allgemeinen Erklärung 
der Menschenrechte formuliert: «Jeder hat 
Anspruch auf eine soziale und internatio-

Tobias Rechsteiner

«Der Druck der 
Öffentlichkeit ist 
die mächtigste 
Ressource des 

Menschenrechts-
schutzes.»

H
S

K
 B

E
R

N



8

K. Peter Fritzsche, Professor an der 
Universität Magdeburg und Inhaber 
des UNESCO-Lehrstuhls für Men-
schenrechtsbildung. Schwerpunkte: 
Menschenrechte, Menschenrechtsbil-
dung, Extremismus.

Themen

Literatur
–	Fritzsche, K. Peter (2009): Menschenrechte, 

2. überarbeitete Auflage, Paderborn: Schö-
ningh.

–	Ders. (2007): What Do Human Rights Mean 
for Citizenship Education, in: Citizenship 
Education in Southwestern, Southeastern 
and Eastern Europe, Edition 2, Journal of 
Social Science Education, verfügbar über: 
www.jsse.org/2007-2/index.html

–	Ders. (2005): Zur Bedeutung der Men-
schenrechte für die Politische Bildung, in: 
Himmelmann, Gerhard; Lange, Dirk (Hrsg.): 
Demokratiekompetenz. Beiträge aus Poli-
tikwissenschaft, Pädagogik und politischer 
Bildung, Wiesbaden: VS-Verlag für Sozialwis-
senschaften, S. 78–87.

nale Ordnung, in der die in dieser Erklä-
rung verkündeten Rechte und Freiheiten 
voll verwirklicht werden können.» Dieser 
Artikel lässt erkennen, dass der Schutz in-
dividueller Menschenrechte nicht indivi-
duelle sondern gesellschaftliche und inter-
nationale Lösungen erfordert. Es gibt Ord-
nungen, die in unterschiedlicher Weise för-
derlich für die Verwirklichung der Men-
schenrechte sind. Dies ist ein Plädoyer für 
Wandel durch und für die Menschenrech-
te, um solche Verhältnisse zu ermöglichen, 
die Selbstbestimmung und Gleichwertig-
keit auf allen Ebenen ermöglichen. Es ist 
ebenso eine Kritik an allen Ordnungen, die 
dies verhindern.

Die Folgen für die Menschenrechts­
bildung
Dieser politisch geschärfte Blick auf die 
Menschenrechte hat unmittelbare Folgen 
für die Menschenrechtsbildung: Durch die-
se Perspektive wird der Handlungshorizont 
der Akteure sichtbar und geöffnet. Es wird 
deutlich, was die Betroffenen und Bedroh-
ten, die Expertinnen und Experten und die 
Verteidigerinnen und Verteidiger, die Auf-
klärerinnen und Aufklärer und die Verant-
wortlichen tun können und tun müssen, da-
mit die Menschenrechte ihre grundlegende 
Aufgabe erfüllen können: Schutz- und Ent-
wicklungsinstrumente für alle Menschen 
überall auf der Welt zu sein. 

Menschenrechtsbildung zielt auf ein durch-
aus politisch verstandenes Empowerment 
der Lernenden, besonders der Angehörigen 
verletzlicher Gruppen und auf die Macht-
kontrolle (möglicher) Verletzender. Sie be-
reitet die Lernenden darauf vor, die Aner-
kennung der Menschenrechte gegen vielfäl-
tigen Widerspruch zu verteidigen und sie 
versucht präventiv gegen Rassismus und 
Fundamentalismus wirksam zu werden.

Menschenrechte können immer nur soviel 
Macht entfalten, wie die Menschen ihnen 
durch ihr Engagement und ihre Wachsam-
keit gegen die Widersacherinnen und Wi-
dersacher und Relativierenden verschaffen. 
Damit die Menschen sich ihrer Rechte be-
dienen können, bedürfen sie der erforderli-
chen Bildung, der Menschenrechtsbildung 
und diese muss auch eine politische Men-
schenrechtsbildung sein.

«Dies ist ein 
Plädoyer für Wandel 

durch und für die 
Menschenrechte.»

Alexandre Guignard

H
S

K
 B

E
R

N



9

«Frei ist, wer nur 
jenen Gesetzen 

gehorchen muss, 
die er sich direkt 

oder indirekt selber 
gegeben hat.»

Themen

 Die Demokratie ist eine relativ 
alte Idee, welche die Schweiz 
relativ früh und als erster eu-
ropäischer Staat bereits bei 
ihrer Gründung 1848 einzu-

richten wusste – zumindest für alle männ-
lichen Schweizer Bürger unter Ausschluss 
der Frauen, was für die damalige Zeit frei-
lich nichts Aussergewöhnliches oder gar 
Anstössiges war. 
Idee und Anspruch der modernen Demo-
kratie ist eine Errungenschaft der Amerika-
nischen und vor allem der Französischen 
Revolution. Bei beiden ganz wesentlich be-

teiligt war der amerikanische Publizist und 
Revolutionär Tom Paine. Er formulierte in 
seinem Erstlingswerk, «Common Sense» 
1775/6, ein ideelles Selbstverständnis, das 
der Amerikanischen Revolution eine mora-
lische Kraft und ihren Kämpfern Flügel ver-
lieh: Die Menschen können ihr Schicksal in 
die eigenen Hände nehmen, sie brauchen 

keinen König, um dieses zu gestalten. Erste 
Verfassungsreferenden wurden bereits im 
18. Jahrhundert in den US-Gliedstaaten der 
Ostküste organisiert. Allerdings in den 
Stadt- und Gemeindeversammlungen, noch 
nicht an der Urne, eine (schweizerische) 
Errungenschaft der zweiten Hälfte des 19. 
Jahrhunderts.

In der Französischen Revolution gehörte 
Paine mit Condorcet, dem französischen 
«Pestalozzi», zur revolutionären «Mitte», 
den Girondisten, welche in den ersten Ver-
fassungsentwürfen von 1791 und 1793 erst-
mals direktdemokratische Volksrechte ver-
fochten und für das Gesetzesreferendum 
eintraten. In der Französischen Menschen-

Macht, (Direkte) Demokratie und Menschenrechte in der Schweiz

Menschenrechte sind 
immer Rechte aller – 
Volksrechte sind Rechte 
weniger Menschen
Andreas Gross    Das Spannungsfeld zwischen der Demokratie und den Menschenrechten in der Schweiz 
ist in Fachkreisen seit langem bekannt. Doch richtig bewusst ist es den meisten Bürgerinnen und Bürgern 
erst mit der Volksabstimmung für das Minarettverbot vom 29. November 2009 geworden. Jetzt steht 
gemäss dem Willen der Mehrheit von Volk und Ständen in der Bundesverfassung ein Satz, welcher den 
Menschenrechten, genauer der Religionsfreiheit und dem Recht, nicht diskriminiert zu werden, widerspricht. 
Wie konnte es so weit kommen? Wie lässt sich dies erklären? Wie soll und kann damit umgegangen werden?

Künstlerinnengruppe Freee (Sheffield, Grossbritannien)



10

Themen

rechtserklärung wurden erstmals die demo-
kratischen Prinzipien als Anspruch der 
Bürger Frankreichs formuliert: Frei ist, wer 
nur jenen Gesetzen gehorchen muss, die er 
sich direkt oder indirekt selber gegeben hat. 
Oder: Wer von einer Entscheidung betrof-
fen ist, sollte direkt oder indirekt an der 
Entscheidungsfindung mitgewirkt haben 
können. Alles andere war mit der Würde 
des Bürgers, der auch politisch aufrecht ge-
hen wollte, nicht zu vereinbaren.

Auf Schweizer Boden wuchs die 
progressivste Gesellschaft Europas
In Frankreich fielen diese Ideen freilich auf 
keinen fruchtbaren Boden. In der Schweiz 
jedoch schon. Zuerst musste von aussen 
noch etwas nachgeholfen werden, später 
entwickelten sich die Schweizer zusammen 
mit Emigranten aus vielen europäischen 
Diktaturen zur fortschrittlichsten und re-

volutionärsten Gesellschaft Europas.
Unter der Wucht der neuen Ideen und Na-
poleons Truppen fiel die Alte Eidgenossen-
schaft in sich zusammen. 1798 wurde die 
«Helvetische Republik» ausgerufen, 1803 
fand im Raum der heutigen Schweiz die 
erste Volksabstimmung über die von Paris 
und Napoleon geprägte Verfassung statt. 
Zwar ging Napoleons Zeit schon 1815 mit 
dem Wiener Kongress zu Ende. Doch die 
revolutionären Ideen liessen viele Schwei-
zer nicht mehr los. In den 1830er Jahren 
kamen sie erstmals auf diese zurück, «rege-
nerierten» sie erst kantonal, indem in vielen 
Kantonen gegen das konservative Regime 
neue liberale Verfassungen erkämpft wur-
den mit Freiheitsrechten und auf der 
Grundlage der Volkssouveränität. Ebenso 
wurden schon in den 1830er Jahren erste 
Bundesverfassungsentwürfe verfasst und 
heftigst diskutiert. Von jetzt an wurde um 
die Intensität der Einheit (Staatenbund oder 
Bundesstaat) und deren Form (ultramon-
tan katholisch-konservativ fremdbestimmt 
oder liberal-radikal republikanisch selbst-
bestimmt) gerungen, gestritten, 1847 gar in 
einem kurzen und sehr «zivilen» Bürger-
krieg schliesslich gekämpft. Jedenfalls be-
stimmten die Schweizer die Form ihres 

Staates selber, die Gesellschaft formte und 
gestaltete ihn: demokratisch, freiheitlich, 
dezentral (föderalistisch) und wirtschaftli-
chen und kantonalen Kräften gegenüber 
eher zurückhaltend und zahm.
Doch ohne den «Europäischen Völkerfrüh-
ling» von 1848 wäre die Gründung des li-
beralen schweizerischen Bundesstaates 
kaum gelungen. Bevor es im März 1848 in 
Paris, Leipzig, Wien, Budapest und Mai-
land «losging» hatten in der Schweiz im 
November 1847 die Radikalliberalen die 
Machtverhältnisse gewaltsam geklärt und 
die Einheit gewahrt. So vermochten sie 
sich im Schatten der europäischen Auf-
stände im Verlauf von 1848 die fortschritt-
lichste Bundesverfassung Europas zu geben 

mit obligatorischem Verfassungsreferen-
dum; wobei die Institution, welche sowohl 
Einheit als auch Vielfalt garantierte (Zwei-
kammersystem, Doppelmehr in der Verfas-
sungsgebung), den USA entlehnt worden 
war. Doch ohne die aufständischen 1848er 
Europas hätten Metternich, der Zar und Co. 
genug militärische Kapazitäten frei ge-
macht, um den schweizerischen konserva-
tiven Gesinnungsbrüdern zur Seite zu ste-
hen und die liberale Revolution zu stop-
pen. Die Schweiz verdankte ihre Geburt 
also auch den Demokraten Europas. Sie 
fanden denn auch anschliessend auf der 
«demokratischen Insel mitten im feudal 
und autoritär regierten Europa» Zuflucht 
und Halt.

«Die revolutionären 
Ideen liessen 

viele Schweizer 
nicht mehr los.»

Michaela Thelenová (Ústí nad Labem/Tschechien)



11

Zwischen 1848 und 1874 war die Schweiz 
im Wesentlichen eine repräsentative De-
mokratie, wobei die Parlamentarier alle im 
Majorzverfahren gewählt wurden. So be-
gegnete sie früh den Schwächen einer fast 
ausschliesslich repräsentativen Demokra-
tie: Repräsentiert wurden hauptsächlich 
die dominanten wirtschaftlichen Interes-
sen, viele Handwerker, Bauern und Arbei-
ter fühlten sich schlecht bis gar nicht ver-
treten. Das führte in einigen Kantonen zu 
mächtigen Demokratiebewegungen und in 
deren Folge zu eigentlichen demokrati-
schen Revolutionen. So gab sich Zürich 
nach 18 Monate dauernden Verfassungs-
kämpfen mit vier Volksabstimmungen bei 
einer Stimmbeteiligung von jeweils über 
neunzig Prozent im April 1869 die damals 
direktdemokratischste Verfassung der 
Welt. Die kantonalen Bewegungen hatten 
Folgen für den Bund: 1874 wurde das fa-
kultative Gesetzesreferendum eingeführt, 
1891 die Volksinitiative. Ein zweites Mal 
wurde die Schweiz zum Pionier der Demo-
kratieentwicklung und diente europa- (Bal-
tikum, Dänemark), ja weltweit (US-West-
küste, Australien) als Inspirationsquelle.

Die Folgen der Abkoppelung 
von Europa für Demokratie und 
Menschenrechte
Doch auch Pionierrollen haben ihren Preis. 
Vor allem wenn die betreffende Gesell-
schaft anschliessend gleichsam aus ihrem 
kontinentalen Kontext fällt und die eige-
nen Erfahrungen zu wenig reflektiert. 
So empfinden zu viele Schweizerinnen und 
Schweizer bis heute die Demokratie und 
ihre direktdemokratischen Freiheiten als 
Privileg des Schweizerseins und nicht als 
Menschenrecht. Obwohl die Demokratie 
bereits 1789 als Menschenrecht angedacht 

worden war. Denn ein fremdbestimmtes 
Leben kann kein menschenwürdiges Leben 
sein. Und die Menschenwürde ist der Kern 
der Menschenrechte.
War zwischen 1830 und 1870 die Schweiz 
nicht nur geographisch, sondern auch poli-
tisch im Zentrum Europas, bewegte sie 
sich von ihrem Selbstverständnis und ihrer 
Identität von 1870 bis 1945 politisch 
gleichsam an dessen Rand. Die drei Kriege 

den Menschenrechten steht der Schweiz 
erst noch bevor. Wie schwierig dies gegen-
wärtig ist, zeigt die Debatte vor und vor al-
lem nach der Volksabstimmung über die 
Minarette. Es besteht grosser gesellschaftli-
cher wie institutioneller Reformbedarf. 
Der besteht allerdings nicht nur in Bezug 
auf die Integration der Menschenrechte in 
das schweizerische Demokratieverständnis. 

Ebenso besteht ein grosser Bedarf an De-
mokratiereform. So kann das doppelte Ver-
sprechen der Demokratie, auch der direk-
ten – frei von Not ebenso wie Freiheit zur 
Selbstbestimmung – nur eingehalten wer-
den, wenn die Demokratie auch transnati-
onal, auf der gleichen Höhe wie die Märk-
te, eingerichtet werden kann. Die Demo-
kratie braucht also Europa, Europa muss 
jedoch auch reformiert, das heisst verfasst 
werden, wenn die Demokratie nicht ero-
dieren soll.
Mannigfaltige Lernprozesse also auf allen 
Ebenen. Umso besser, wenn wir gut infor-
miert und motiviert, auch an Schulen und 
Pädagogischen Hochschulen in sie einzu-
steigen verstehen.

Europas mit den Protagonisten Deutsch-
land und Frankreich, den beiden wichtigs-
ten Referenzkulturen der Schweiz, zwan-
gen diese, wollte sie nicht auseinander fal-
len, bis zu einem gewissen Grad zu ihrer 
«Neutralität» – nach deren aussenpoliti-
schen Logik von 1815 jetzt also im Sinne 
der «innenpolitischen Überlebensstrate-
gie». Diese «grausam kluge Strategie» 
(Friedrich Dürrenmatt) gelang. Die 
Schweiz vermochte dank vielfältiger Ko-
operation nach allen Seiten sich aus dem 
direkten Kriegsgeschehen herauszuhalten 
und blieb territorial unversehrt. Sie glaub-
te, «allein» überlebt zu haben – weil sie 
sich ihre grausam kluge Kooperationsstra-
tegie nicht eingestehen wollte. Aus dieser 
«Erfahrung» bildete sie eine kollektive 
Mentalität, während des Kalten Krieges 
noch jahrzehntelang durch ideologische 
Elitendiskurse verstärkt und verfestigt. 
Und Mentalitäten verflüchtigen sich be-
kanntlich nicht so rasch – auch wenn de-
ren reale Ursprünge längst nicht mehr be-
stehen.
Der Preis, den die Schweiz für diese bis 
heute noch nicht richtig hinterfragte Ab-
koppelung von Europa bezahlt, betrifft 
auch ihr Verhältnis zu den Menschenrech-
ten. Denn deren heutige Bedeutung ist 
ohne die Katastrophenerfahrungen von 
Hunderten von Millionen Menschen wäh-
rend der Kriege in der ersten Hälfte des 20. 
Jahrhunderts nicht zu verstehen. Die Staa-
ten vermochten die Würde der Menschen 
nicht zu wahren. Es galt sie deswegen jen-
seits der Staaten einzurichten und zu 
schützen. Das war die Grundidee der UN-
Menschenrechtserklärung von 1948 und 
der Europäischen Menschenrechtskonven-
tion (EMRK) von 1950, die im Rahmen 
des Europarates und dank des Europäi-
schen Gerichtshofes für Menschenrechte in 
Strassburg einen einzigartigen Schutz jen-
seits aller staatlichen Macht geniesst.
Die Schweiz trat dem Europarat erst 1963 
bei, konnte die EMRK erst 1974 (nach An-
nahme des Frauenstimmrechtes) ratifizie-
ren – alles ohne Referendum per einfachen 
Bundesbeschluss. So sind bis heute die 
Menschenrechte im kollektiven schweizeri-
schen Unterbewusstsein weit weniger ver-
ankert als die Demokratie, obwohl sie Vor-
aussetzung sind zur Verhinderung der Ty-
rannei der Mehrheit (Tocqueville) – eigent-
lich kein fremdes Anliegen in einem Land, 
das aus lauter Minderheiten besteht.
Die in Europa sonst überall schon erfolgte 
Versöhnung zwischen der Demokratie und 

Andreas Gross ist Zürcher National-
rat und Präsident der sozialdemokra
tischen Fraktion in der Parlamenta
rischen Versammlung des Europarates 
in Strassburg. Er leitet das Atelier  
für Direkte Demokratie in St. Ursanne 
(JU).

Literatur
–	Beutel, Wolfgang; Fauser, Peter (Hrsg.) 

(2007): Demokratiepädagogik: Lernen für die 
Zivilgesellschaft, Schwalbach: Wochenschau.

–	Menke, Christof; Pollmann, Arnd (2007): 
Philosophie der Menschenrechte zur Einfüh-
rung, Hamburg: Junius.

–	Meyer, Thomas (2009): Was ist Demokratie? 
Eine diskursive Einführung. Lehrbuch, Wies-
baden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. 

–	Schiller, Theo (2002): Direkte Demokratie. 
Eine Einführung, Frankfurt a. M.: Campus. 

«Die Demokratie 
braucht Europa.»

«Mentalitäten 
verflüchtigen sich 
nicht so rasch.»



12

Themen

 Die Frage nach dem Leben hat 
die Menschen schon immer 
umgetrieben. Schon seit frü-
hester Zeit überkamen All-
machtsphantasien die Men-

schen. Bereits die ersten Menschen wollten 
sein wie Gott und griffen daher nach dem 
Baum der Erkenntnis, um sich göttliches 
Wissen anzueignen. Auch nachdem Adam 
und Eva für diese Hybris hart bestraft wor-
den waren, ist der Wunsch nach Allmacht 
geblieben. In unserer Zeit widmet sich die 
Synthetische Biologie diesem Bemühen. Es 
ist zwar noch eine relativ junge Disziplin, 
aber sie ist bereits heute bestens vernetzt 
und forscht weltweit an dem Ziel, Lebens-
formen herzustellen, die es so bislang noch 
nicht gegeben hat. Dabei bedient sich die 
Synthetische Biologie zwar des gängigen 
Verfahrens der Biotechnologie, aber anders 
als beim Klonen, das auf Bestehendes zu-
rückgreift und dieses lediglich neu kombi-
niert, begnügt sich die Synthetische Biolo-
gie nicht alleine mit der Rekombination 
der kleinsten Teile des Lebens, sondern 
darum, diese Teile selber zu konstruieren. 
In einigen Labors geistert bereits das ganz 
grosse Ziel herum, künstliche Organismen 
herzustellen. Wenn das erst einmal gelun-
gen ist, könnte man sich dann vielleicht 
auch einmal an die Herkulesaufgabe wa-
gen, einen Menschen herzustellen.

Die Schaffung von Leben
Um in ihrem grossen Projekt klein anzu-
fangen, nimmt die Synthetische Biologie 
nun das kleinste Element des Lebendigen, 
die Zelle, in den Blick und versucht diese 
herzustellen. Niemand geringerer als Craig 
Venter (*1946) behauptete unlängst, dass 
ihm die Herstellung der Protozelle bereits 
gelungen sei. Venter, der vor Jahren mit 
seinem privaten Labor im Rennen um die 
Entschlüsselung des menschlichen Ge-
noms den internationalen staatlichen La-
bors den Rang abgelaufen hat, will auch 

hier die Nase vorn haben, in einer Ent-
wicklung, die unglaublich prestigeträchtig 
ist und nicht zuletzt enorme ökonomische 
Gewinne verspricht. So wird vermutet, 
dass man synthetisch hergestellte Organis-
men sowohl bei der Beseitigung von Um-
weltgiften wie auch für militärische Zwecke 
einsetzen könne.

Die Forschungen von Dr. Venter und Co. 
werfen nun aber neben biologischen eine 
ganze Menge philosophischer und ethi-
scher Fragen auf. Die ethischen Fragen, die 
an dieser Stelle nicht weiter erörtert wer-
den sollen, seien daher nur kurz umrissen. 
Erstens, welche Gefahren könnten dereinst 
aus Venters Pandorra-Büchse entweichen? 
Droht hier neben einer ganz neuen Gefahr 
von Kriegen auch die Gefahr unkalkulier-
barer Veränderung und langfristig der 
Schwächung der Natur? Zweitens, wie ver-
ändert sich das weltweite Zusammenleben 
auf unserem Planeten, wenn einige − die 
reichen Staaten − sich auch natural in eine 
Kunstwelt einspinnen? Drittens, werden 
die, die den Schlüssel über das neue Leben 
in der Hand haben, zu den Herrschern 
über Leben und Tod?
Wie gesagt, sollen hier diese wichtigen Fra-
gen nicht weiter erörtert werden, stattdes-
sen wird auf den Anspruch der Syntheti-
schen Biologie eingegangen, Leben zu 
schaffen. Was bedeutet es also, wenn man 
behauptet, Leben schaffen zu können? 
Kann man das überhaupt? Synthetische 
Biologinnen und Biologen zumindest sind 
sich recht sicher, dass ihnen dies gelingt. 
Schon macht in der Öffentlichkeit der böse 
Verdacht die Runde, erneut wollten Wis-
senshungrige sein wie Gott. Unlängst ant-

wortete ein Synthetischer Biologe auf die 
Frage, ob er Gott spielen wolle, mit einem 
trockenen: «No, not playing». Man sieht, 
an Selbstbewusstsein mangelt es dieser 
Disziplin nicht, vielleicht hingegen an ei-
nem gewissen Reflexionsbewusstsein.

Der selbstverändernde Organismus
Vergegenwärtigen wir uns daher noch ein-
mal einige Positionen über das Leben, wie 
sie in der Philosophie entwickelt worden 
sind. Es fällt auf, dass die Frage nach dem 
Leben auch in der Philosophie bereits sehr 
früh auftaucht. Eine sehr wirkungsmächti-
ge Antwort wird dabei von Aristoteles for-
muliert. Aristoteles (384/3–322/1 v. Chr.) 
ist bekanntlich nicht nur Philosoph, son-
dern auch Naturforscher gewesen. Diese 
Doppelausrichtung verhilft Aristoteles zu 
bemerkenswerten Einsichten über das Le-
bendige. Zunächst einmal lässt sich Aristo-
teles von der Beobachtung leiten, dass Le-
bendiges nach Entwicklung beziehungs-
weise Entfaltung strebt. Dieses Streben 
kann man als Streben nach Veränderung 
bezeichnen. Für Aristoteles zeigt sich be-
reits in diesem Streben ein Unterschied 
zum Nicht-Lebendigen. Um Lebendiges 
und Nichtlebendiges voneinander abzu-
grenzen, kann man, wie Aristoteles vor-
schlägt, jene Phänomene unterscheiden, 
die «von Natur aus» sind und jene, die, um 
zu sein, äusserer Ursachen bedürfen. 

Diese Vorstellung ist im zwanzigsten Jahr-
hundert von den beiden chilenischen Bio-
logen und Philosophen Humberto Matura-
na (*1928) und Francisco Varela (1946–
2001) weiter ausgebaut worden. Lebendi-
ges ist nicht nur dasjenige, das sich selbst 

Wenn Dr. Frankenstein 
Recht bekommt
Andreas Brenner   Worauf Menschenwürde und damit auch die Menschenrechte basieren und 
warum dieses gesellschaftliche Fundament von unterschiedlichster Seite bedroht ist – 
so auch von spezifischen Wissenschaftszweigen – kann am Beispiel der Synthetischen Biologie 
veranschaulicht werden. 

«Kann man 
überhaupt Leben 

schaffen?»

«Bereits die ersten 
Menschen wollten 

sein wie Gott.»



13

bewegt, sondern dasjenige, das sich selber 
«macht». Maturana und Varela benutzen 
für diesen Vorgang das Kunstwort «Auto-
poiesis» («autos» = selbst, «poiein» = ma-
chen). Leben stellt sich demnach selber 
her. Was das heissen soll, kann man sich 
gut am Vorgang des Wachstums deutlich 
machen. Im Wachstum ist ein Organismus 
in Bewegung, er verändert sich. Die Verän-
derung durch Wachstum kann, wie beim 

Wachstum eines Menschen vom Baby zum 
Erwachsenen, so radikal sein, dass es keine 
Ähnlichkeit mehr zwischen dem jungen 
und dem alten Organismus gibt und auch 
auf der Materiebasis mittlerweile alle Teile 
verändert sind. Was es dennoch rechtfer-
tigt, dass man von Identität redet und wir 
beispielsweise mit Blick auf ein Babyfoto 
sagen können, «das bin ich», liegt darin be-
gründet, dass ich es bin, der sich selbst und 

in Permanenz verändert hat. 
Diese Selbstveränderung ist 
der Grund unserer Identität. 
Nebenbei bemerkt lässt sich 
dieser Begriff der Identität 
nun auch für anderes Leben-
diges verwenden: Alles Le-
bendige hat Identität, weil es 
sein Sein, das seine Identität 
ausmacht, selbst ausgebildet 
hat. 
Dieser Ansatz macht den Be-
griff des Selbst für das Ver-
ständnis des Lebendigen 
stark. Ansätze, die, wie die 
Synthetische Biologie, dem 
lebendigen Organismus kein 
Selbst zuschreiben, verste-
hen einen Organismus wie 
eine Maschine. Die kleinsten 
Teilchen, mit denen man das 
Leben zu «bauen» versucht, 
nennt man «Biobricks». Sol-
che Bausteine werden von 
spezialisierten Labors herge-
stellt und weltweit an die 
Synlabs vertrieben. 
Die beiden Ansätze, wie sie 
auf der einen Seite in der Be-
tonung des Selbst und auf 
der anderen im Mechanis-
mus des Biobricks sich ge-
genüberstehen, sind nicht 
miteinander vermittelbar. 
Kurz: Nur eine Seite kann 
hier im Recht sein, ein So-
wohl-als-auch kann es nicht 
geben. 
Kehren wir also noch einmal 
zurück in das Labor von 
Craig Venter, in dem die 
Protozelle entstanden ist. 
Die Frage, die uns hier inter-
essiert, ist nicht, ob diese 
Zelle lebt, sondern ob sie 
künstlich lebt. Zwar sträubt 
sich bereits das traditionelle 
Sprachempfinden gegen den 
Begriff «künstliches Leben», 

doch stellt dies noch keinen starken Beleg, 
allenfalls ein Warnzeichen dar. 
Wer wie Venter behauptet, dass die Proto-
zelle künstlich lebe, behauptet damit zu-
gleich, dass das Leben von aussen in das 
Leben hineinkomme. Damit reklamiert der 
Synthetische Biologe die Position einer 
Schöpferinstanz, nur dass hier nicht Gott 
der Schöpfer ist, sondern er selbst. Die Par-
allele zu den historischen Fällen von Hyb-

Hélène Marguet

H
S

K
 B

E
R

N



14

Themen

Andreas Brenner ist Privatdozent für 
Philosophie an der Universität Basel 
und Dozent für Philosophie an der 
FHNW. Zum Thema hat er veröffent-
licht: Leben. Grundwissen Philosophie, 
Stuttgart: Reclam 2009.

Literatur
–	Bateson, Gregory (1982): Geist und Natur. 

Eine notwendige Einheit, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp.

–	Jonas, Hans (1973): Organismus und Frei-
heit. Ansätze zu einer philosophischen Bio
logie, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

–	Kay, Lily E. (2005): Das Buch des Lebens. 
Wer schrieb den genetischen Code? 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

ris, in denen Menschen bereits einmal 
nach den Sternen und der Macht über das 
Leben griffen, ist nur zu auffällig.

Die Würde des Ungemachten
Dieser Rückfall in eine Schöpfungstheorie, 
bei der diesmal nicht Gott, sondern der 
Mensch das Leben einhaucht, wirft zwei 
Einwände auf. Erstens, das Wachstum und 
die gesamte Entwicklung eines Lebewesens 
vom Keim über den Reifezustand bis zum 
Tod lässt sich kaum verstehen, wenn man 
nicht so etwas wie ein Selbst annimmt. 
Und zu einem Selbst, lateinisch Subjekt, 

gehört, dass es nicht gemacht werden kann, 
da es sonst ein Objekt wäre. Zweitens, der 
Synthetischen Biologie kommt, wie man 
sieht, mehr noch als eine naturwissen-
schaftliche eine kulturwissenschaftliche 
Bedeutung zu: Der Anspruch der Syntheti-
schen Biologie, Leben zu machen, wird 
unser Bild auf das Leben nicht unberührt 
lassen. Leben wird mit zunehmendem Er-
folg der Synthetischen Biologie nicht län-
ger als das Ungemachte gelten. Wenn Le-
ben aber als etwas Konstruierbares angese-
hen wird, verändert dies auch das Selbst-
verständnis der Lebensform Mensch. Denn 

die Würde, die wir Menschen zuschreiben, 
rührt zu einem Grossteil daher, dass der 
Mensch als letztlich unverfügbar angese-
hen wird. Alle Programme, den (neuen) 
Menschen zu kreieren, seien sie nun natur-
wissenschaftliche Programme wie bei 
Frankenstein oder gesellschaftlich-politi-
sche wie beim Nationalsozialismus oder 
Stalinismus, haben allesamt ein Ende in 
Furcht und Schrecken gefunden. Nicht zu-
letzt waren es diese Erfahrungen, die der 
Idee der Menschenwürde einen neuen Im-
puls gegeben und der Forderung nach Un-
verfügbarkeit des Menschen zu einem uni-
versellen Postulat verholfen haben. Würde 

kommt dem Menschen daher nicht zuletzt 
deshalb zu, weil er geworden und nicht ge-
macht ist. Auf diesem Grund seiner Entste-
hung ruht allgemein die Ehrfurcht vor dem 
Leben. 
Und so geht auch in säkularer Zeit Würde 
mit Ehrfurcht einher. Ehrfurcht empfinden 
wir nicht gegenüber dem Gemachten, son-
dern dem Geschaffenen. Beethovens Sym-
phonien oder Enzo Ferraris Autos können 
Bewunderung hervorrufen, die Ehrfurcht 
haben wir uns bislang aufgespart für das, 
was nicht durch Menschenhand entstan-
den ist. Und nur deshalb schreiben wir 
dem Ungemachten eine inhärente Würde 
zu.

«Würde geht mit 
Ehrfurcht einher.»

Sanja Iveković (Zagreb, Kroatien)



15

Themen

Kinderrechte – 
wer ist gefordert?
Peter Jakoubek    Die Schweiz hat vor gut zehn Jahren die UN-Kinderrechts-
konvention (UN-KRK) über die Rechte des Kindes ratifiziert. Damit hat die 
Schweiz sich verbindlich dazu verpflichtet, alles in ihrer Macht stehende 
zu unternehmen, um die Bestimmung zu erfüllen und alle Kinder innerhalb 
des Rechtssystems vor Verletzungen ihrer Rechte zu schützen. Wie wichtig 
aber sind die Kinderrechte hierzulande, in unserem Alltag?

 Zum einen müssen Kinder von 
diesen Rechten wissen, damit 
sie erkennen, was ihnen ver-
sprochen wurde. Im Original-
text sind dies 54 Artikel in sehr 

komplizierter und sicher nicht kindgerech-
ter Sprache. Aus diesem Grund wurden 
zehn wichtige Grundrechte zusammenge-
fasst. Dies sind:

–	 das Recht auf Gleichbehandlung und 
Schutz vor Diskriminierung, unabhängig 
von Religion, Herkunft und Geschlecht;

–	 das Recht auf einen Namen und eine 
Staatszugehörigkeit;

–	 das Recht auf Gesundheit;
–	 das Recht auf Bildung und Ausbildung;
–	 das Recht auf Freizeit, Spiel und Erho-

lung;
–	 das Recht, sich zu informieren, sich mit-

zuteilen, gehört zu werden und sich zu 
versammeln;

–	 das Recht auf eine Privatsphäre und eine 
gewaltfreie Erziehung im Sinne der 
Gleichberechtigung und des Friedens;

–	 das Recht auf sofortige Hilfe in Katastro-
phen und Notlagen und auf Schutz vor 
Grausamkeit, Vernachlässigung, Ausnut-
zung und Verfolgung;

–	 das Recht auf eine Familie, elterliche 
Fürsorge und ein sicheres Zuhause;

–	 das Recht auf Betreuung bei Behinde-
rung.

In der Praxis heisst das, die Kinder haben 
das Recht, in einer sicheren Umgebung 
ohne Diskriminierung zu leben. Sie haben 
das Recht auf Zugang zu sauberem Wasser, 
Nahrung, medizinischer Versorgung, Aus-
bildung und auf Mitsprache bei Entschei-
dungen, die ihr Wohlergehen betreffen.
Seit mehreren Jahren führe ich in Schul-

klassen, vorwiegend auf der Mittelstufe, so 
genannte Impulstage zum Thema «Kinder 
lernen ihre Rechte kennen» durch. Bald 
einmal fragen mich die Schülerinnen und 
Schüler, wieso wir überhaupt Kinderrechte 
brauchen; wir haben doch alles und uns 
geht es sowieso viel besser als zum Beispiel 
Kindern in Afrika oder Asien. Sauberes 
Trinkwasser, genug Nahrung und eine teu-
re, meistens gut funktionierende medizini-
sche Versorgung sind gewährleistet. Bei 
uns ist Schulpflicht und kaum ein anderes 
Land hat so viele Spielplätze, Sportvereine 
und Freizeiteinrichtungen wie wir in der 
Schweiz. Heisst das, dass ein Recht auf Bil-
dung und Ausbildung unnötig ist, ge-
schweige denn das Recht auf Freizeit, Spiel 
und Erholung? Blicken wir dann aber in 
die weite Welt hinaus, kommt bald die Er-
kenntnis, dass diese Rechte für alle Kinder 
dieser Welt definiert sind und dies so man-
cherorts nicht zur Selbstverständlichkeit 
gehört. Wo fehlt es dann bei uns? Wo kön-
nen oder müssen wir in der Schweiz anset-
zen?

Es dauert nicht lange bis sich die Schülerin-
nen und Schüler einig sind und feststellen, 
dass «unsere» Hauptthemen «Recht auf 
Gleichbehandlung», «Schutz der Privat-
sphäre» und «Schutz vor Diskriminierung» 
sind. Weiter wird schnell klar, dass, wenn 
ich ein Recht einfordere, ich auch die 
Pflicht habe, anderen dieses Recht zu ge-
währen. Plötzlich öffnen sich die Tore zu 

den allseits bekannten Themen innerhalb 
des Schulalltags «Respekt», «Konfliktbewäl-
tigung», «Mobbing» und dergleichen.
Aus diesem Grund sollten wir allen Schü-
lerinnen und Schülern die Kinderrechte 
vermitteln, sind es doch Rechte und Pflich-
ten für ein friedliches, respektvolles Mitei-
nander.

Kinderrechte – auf politischer Ebene
Zum anderen sind die Behörden und Insti-
tutionen gefordert, diese Rechte bekannt 
zu machen. Dazu gehört, dass Stellen, wel-
che mit Kindern und Jugendlichen arbei-
ten, darüber informiert sind und die Rech-
te und Pflichten kennen, umsetzen und 
auch dafür Sorge tragen.
«Netzwerk Kinderrechte Schweiz» zieht 
nach zehn Jahren Bilanz und stellt fest, 
dass verschiedene Aspekte der UN-Kon-
vention in der Schweiz im Argen liegen. 
Zwei der formulierten Forderungen an die 
Verantwortlichen des Bundes sind für die 
Situation fremdplatzierter Kinder und Ju-
gendlichen von Relevanz. 

–	 Der Grundsatz der übergeordneten Ge-
wichtung des Kindeswohls muss in Poli-
tik, Gesetzgebung, Verwaltung und Jus-
tiz umgesetzt werden.

–	 Im Rahmen behördlicher und gerichtli-
cher Verfahren muss die alters- und situ-
ationsgerechte Beteiligung der betroffe-
nen Kinder (insbesondere durch ihre 
Anhörung und die Bestellung geeigneter 
Verfahrensvertreterinnen und -vertreter) 
konsequent umgesetzt werden.

«Wieso brauchen 
wir überhaupt 
Kinderrechte?»

«Wo können
wir ansetzen?»



16

Themen

Adrian Merz

H
S

K
 B

E
R

N



17

Die Gewichtung des Kindeswohls und so-
mit der Kinderrechte im Rahmen der be-
hördlichen und gerichtlichen Verfahren 
und die Umsetzung durch Verwaltung und 
Justiz wird vom «Netzwerk Kinderrechte 
Schweiz» klar bemängelt. Im Praxisalltag 
finden sich viele Beispiele, welche dies be-
kräftigen können.
Ein elfjähriges Mädchen, nennen wir es 
Laura, hatte auf tragische Weise kurz nach 
seiner Geburt seine Eltern verloren. Da die 
Eltern aus Australien kamen, waren zu Be-
ginn keine Verwandten da, bei denen Laura 
hätte wohnen können. Aus diesem Grund 
wurde eine Vormundin ernannt, die für 
Laura einen Platz in einem Heim für Klein-
kinder fand. Dort verbrachte Laura die ers-
ten Jahre ihres Lebens. Kurz vor ihrem 
fünften Altersjahr fand die Vormundin ge-
meinsam mit dem Heim eine Sozialpädago-
gische Pflegefamilie, welche neben ihren 
zwei eigenen Kindern noch drei Pflegekin-
der betreute. Laura wurde dort aufgenom-
men und verbrachte die nächsten sechs Jah-

re in dieser «Ersatzfamilie». Sie fühlte sich 
wohl und verstand sich sehr gut mit der 
praktisch gleichaltrigen, leiblichen Tochter 
der Pflegefamilie.
In dieser Zeit baute sich ein lockerer Brief-
kontakt zur Schwester der verunglückten 
Mutter auf, welcher durch die Pflegefamilie 
auch gefördert wurde. Mit der Zeit wuchs 
der Wunsch dieser Tante, Laura zu sich 
nach Australien zu nehmen. Über einen 
Anwalt liess sie plötzlich verlauten, dass sie 
Anspruch auf Laura habe und sie dies, falls 
nötig, gerichtlich einfordern wolle. Da die 
Pflegeeltern zwar Verständnis für das ge-
wünschte Anliegen hatten, jedoch nicht im 
Geringsten daran dachten, Laura nach die-
ser langen Zeit in ihrer Familie wegzuge-
ben, schalteten sie ebenfalls einen Anwalt 
ein. Es vergingen mehrere Monate mit ver-
schiedenen Anhörungen und Gutachten 
bis entschieden wurde, dass Laura ihrer 
Tante in Australien zugesprochen wird.
Das Gericht wertete die genetische Her-
kunft stärker als die Bindung zu den Pfle-
geeltern, zudem entstünden so der Versor-
gergemeinde keine weiteren Kosten, mo-
nierte das Gericht weiter.

Unter höchst emotionalen und traurigen 
Umständen musste die Sozialpädagogische 
Pflegefamilie Laura zu ihrer Tante nach 
Australien ziehen lassen. Laura wurde we-
der von einer Kinderrechtsvertreterin oder 
einem Kinderrechtsvertreter befragt, noch 
konnte sie vor Gericht ihre Meinung kund-
tun.
Um einem solchen Manko entgegen zu wir-
ken, wurde die Kinderanwaltschaft Schweiz 
gegründet. Kinderanwaltschaft Schweiz ist 
die erste Vereinigung von unabhängigen 
und interdisziplinär zusammengesetzten 
Kindesverfahrensvertreterinnen und -ver-
tretern («Anwältin/Anwalt des Kindes») in 
der Schweiz. Die Geschäftsstelle vermittelt 
Kindern und Jugendlichen Kindesverfah-
rensvertreterinnen und -vertreter (Jurist/
innen, Sozialarbeiter/innen, Sozial- und 
Heilpädagog/innen), die ihnen im Rechts-
verfahren zur Seite stehen und ihre Interes-
sen und ihren Willen vertreten. 

Kinderrechte – auf persönlicher Ebene
Wir alle sind dazu aufgerufen auf Kinder-
rechte zu achten, Missachtungen anzuspre-
chen und nötigenfalls Gerechtigkeit einzu-
fordern.
Gerade in der globalisierten Welt kommen 
wir kaum darum herum, uns genau mit 
den diversen Fragen zu Kinderrechten und 
Kinderschutz zu beschäftigen.
Dies fängt zum Beispiel beim Einkauf von 
Gegenständen an, welche durch Kinderar-
beit hergestellt worden sind und endet im 
persönlichen Umfeld bei Verdacht auf se-
xuelle Ausbeutung oder Misshandlung ei-
nes Kindes.
Schon seit geraumer Zeit waren im dritten 
Stock des zwölfstöckigen Wohnblocks häu-
fig Streitereien zu hören. Dazwischen auch 

teilweise lautes Weinen und Schreien eines 
Kindes. Viele Bewohnerinnen und Bewoh-
ner bemerkten diese unangenehme Ruhe-
störung, oft auch mitten in der Nacht. 
Doch niemand unternahm etwas und die 
Hilferufe des Kindes wurden ignoriert.
Erst als eines Nachts die Sanität mit Sire-
nengeheul vorfuhr, streckten viele neugie-
rig den Kopf in den nüchternen Treppen-
aufgang hinaus. Als dann tags darauf auch 
noch die Polizei erschien, erwachten die 
Mitbewohnerinnen und Mitbewohner aus 

ihrem Dornröschenschlaf und alle interes-
sierten sich plötzlich für die Geschehnisse. 
In besagter Nacht musste das vierjährige 
Kind des neuzugezogenen Paares, das im 
dritten Stock wohnte, mit schwersten Ver-
letzungen und dem Verdacht auf Kinds-
misshandlung notfallmässig ins Spital ein-
geliefert werden. 

Wie weit sich Einzelne einzusetzen vermö-
gen, müssen alle für sich selber beantwor-
ten. Klar ist aber, dass die Welt nicht besser 
wird durch Wegschauen oder Ignorieren 
von Missständen im Bereich des Kinder-
schutzes.
So sagte Erich Kästner einst: «An allem 
Unfug, der passiert, sind nicht etwa nur die 
schuld, die ihn tun, sondern auch die, die 
ihn nicht verhindern.»«Kinderwohl 

bei behördlichen 
Verfahren.»

Peter Jakoubek, geb. 1961 in Meilen/
ZH ist Vater zweier Töchter. Er leitete 
mit seiner Frau über 15 Jahre eine 
sozialpädagogische Familie. Zurzeit ist 
er als Sozialpädagoge im Kinder- und 
Jugendpsychiatrischen Dienst des 
Kantons Zürich tätig.

Literatur
–	Benedek, Wolfgang (Hrsg.) (2009): Men-

schenrechte verstehen. Handbuch zur 
Menschenrechtsbildung, Berlin: Berliner 
Wissenschafts-Verlag.

–	Blum, Stefan; Cottier, Michelle; Migliazza, 
Daniela (Hrsg.) (2008): Anwalt des Kindes. 
Ein europäischer Vergleich zum Recht des 
Kindes auf eigene Vertretung in behördlichen 
und gerichtlichen Verfahren, Bern: Stämpfli. 

–	Liebel, Manfred (2007): Wozu Kinderrechte. 
Grundlagen und Perspektiven, Weinheim: 
Juventa.

«Durchs Weg-
schauen verbessert 

sich nichts.»

«Wo fehlt es 
bei uns?»



18

Themen

Alex Sutter   Wer in der Menschenrechtsbildung tätig ist, wird regelmässig mit der Frage konfrontiert, 
ob es denn legitim sei, dass wir den «nichtwestlichen Gesellschaften» ein moralisches Korsett überstülpen, 
welches nicht zu deren politischen und ethischen Traditionen passe? Gerade bei Lernenden, die sich 
noch wenig in die Thematik der Menschenrechte eingearbeitet haben, stehen die Zweifel an der universalen 
Geltung der Menschenrechte oft an vorderster Stelle. 

Universalismus – Relativismus: 
ein didaktischer Zugang

 Das ist keine schlechte Aus-
gangslage, denn solche Zwei-
fel zeigen, dass jemand fähig 
ist, eigene moralische Selbst-
verständlichkeiten infrage zu 

stellen. Allerdings kann eine solche Infra-
gestellung rasch zur Attitüde werden, zu 
einer ebenso oberflächlichen wie wirksa-
men Abwehrhaltung gegenüber der mora-
lischen Zumutung, welche die Menschen-
rechte darstellen. Deshalb ist es unum-
gänglich, in der Bildungsarbeit die gängi-
gen Formen der Relativierung des univer-
salen Anspruchs der Menschenrechte auf 
eine didaktisch sinnvolle Weise aufzuneh-
men und zu bearbeiten. In der Folge werde 
ich einige erprobte Elemente für ein sol-
ches Unterfangen vorstellen.

Fallbeispiele erarbeiten
Seit der Allgemeinen Erklärung der Men-
schenrechte von 1948 gibt es intensive 
fachliche Auseinandersetzungen um den 
Anspruch der Menschenrechte auf univer-
sale Geltung. Das Repertoire an Argumen-
tationen ist kaum mehr zu überschauen. 

Ein didaktischer Zugang steht vor der Her-
ausforderung, sich auf massgebliche Argu-
mentationen zu konzentrieren. Diese soll-
ten nicht in abstrakter Form präsentiert, 
sondern immer auf konkrete Probleme be-
zogen werden. Für die Lernenden muss er-
sichtlich bleiben, welche Inhalte bei der 
philosophischen Auseinandersetzung auf 
dem Spiel stehen.
Es empfiehlt sich, die Lernenden erst einmal 
Fallbeispiele erarbeiten zu lassen von kultu-
rellen Praktiken oder Einstellungen, die mit 

bestimmten Menschenrechten unverträg-
lich sind. Für jedes Fallbeispiel gilt es, die 
wichtigsten Akteure mit ihren Interessen 
und Einstellungen zu identifizieren. Dabei 
werden gewisse Muster sichtbar.
Beim Beispiel der weiblichen Genitalver-
stümmelung, der Kinderheirat oder der 
körperlichen Züchtigung als Erziehungs-
mittel ist die Ausgangssituation oft die, 
dass Akteure, welche diese Praktiken be-
fürworten, öfters mit der Erhaltung ihrer 
kulturellen Identität argumentieren, wäh-
rend der verantwortliche Staat dazu eine 
zwiespältige Haltung einnimmt. Beispiels-
weise wenn ein offizielles Verbot besteht, 
ohne dass staatliche Bemühungen zu des-
sen Durchsetzung unternommen werden. 
Gleichzeitig gibt es meistens eine interne 
Opposition, welche die umstrittenen kultu-
rellen Praktiken bekämpft, unter Umstän-
den mit Unterstützung von Menschen-
rechtsorganisationen. 
Um zu vermeiden, dass immer auf die 
«menschenrechtswidrigen Anderen» fo-
kussiert wird, empfiehlt es sich, Fallbeispie-
le einzubeziehen, welche einen aus Sicht 
der Menschenrechte problematischen, aber 
kulturell blinden Fleck in der eigenen Ge-
sellschaft betreffen. Man denke etwa an die 
passive Haltung unserer Gesetzgeber und 
Behörden, wenn es darum geht, mittels ei-
ner rigoroseren Regulierung des motori-
sierten Verkehrs menschliches Leben bes-
ser zu schützen. Etwa durch obligatorische 
technische Vorrichtungen, welche garantie-

ren würden, dass die Motorfahrzeuge die 
gesetzlichen Geschwindigkeitslimiten nicht 
mehr straflos überschreiten können. 
Die didaktische Kunst besteht nun darin, 
die konkrete Ebene der Fallbeispiele mit 
der philosophischen Ebene der Argumen-
tationen so zu verknüpfen, dass zum einen 
spannende und offene Lernsituationen ent-
stehen, zum andern aber auch Leitplanken 

gegen die Beliebigkeit geboten werden. 
Dies bedingt Klarheit darüber, welche Po-
sition man selbst vertritt und wie diese zur 
Geltung gebracht werden soll. Ein gängiger 
Ansatz versucht die Universalität der Men-
schenrechte zu verteidigen, indem der Re-
lativismus schlecht gemacht wird. Mich 
dünkt, dieser Zugang werde der relativisti-
schen Herausforderung nicht gerecht. Ich 
bin vielmehr überzeugt, dass der Universa-
lismus durch die relativistische Schule ge-
hen muss, wenn er glaubwürdig bleiben 
möchte.

Schwäche des Universalismus
Der Ausdruck «universale Geltung» meint 
den Anspruch auf Allgemeingültigkeit; 
dass die Menschenrechte für alle Menschen 
gültig seien und von allen Menschen aner-

«Menschliche Würde 
als Zauberwort.»

«Menschenrechte 
als soziokulturelles 

Phänomen.»

www.humanrights.ch 
ist eine umfangreiche Informationsplattform zu den Menschenrechten und deren 
politisch-rechtlicher Umsetzung in der Schweiz. Im Zusammenhang mit diesem 
Beitrag interessieren besonders die folgenden Rubriken:
–	 Themendossiers  Universalität der Menschenrechte
–	 Themendossiers  Menschenrechtsbildung



19

Cornelia Hess

H
S

K
 B

E
R

N



20

Dr. phil. Philosoph Alex Sutter 
(geb. 1955) betreibt seit 1992 das Büro 
«Transkultur». Seit 1999 ist er als 
Leiter der Informationsplattform 
humanrights.ch und als Co-Geschäfts-
führer von Humanrights.ch/MERS 
tätig. 

Literatur
–	Günter, Nooke; Georg, Lohmann; Gerhard 

Wahlers (Hrsg.) (2008): Gelten Menschen-
rechte universal? Begründungen und Infra-
gestellungen, Freiburg i.B.: Herder.

–	Menke-Eggers, Christoph; Arnd, Pollmann 
(2008): Philosophie der Menschenrechte zur 
Einführung. Hamburg: Junius.

–	von Hoffmann, Bernd (Hrsg.) (2009): Uni-
versalität der Menschenrechte: kulturelle 
Pluralität, Frankfurt a. M.: Peter Lang.

Themen

kannt werden sollten. Um diesen Anspruch 
auf allgemeingültige Weise zu begründen, 
wird oft versucht, ihn in einer letzten, un-
bezweifelbaren Instanz zu verankern. Zum 
Beispiel: «Die Menschenrechte sind uni-
versal gültig, weil sie die menschliche Wür-
de schützen, welche ein überkultureller Be-
zugspunkt ist.» 
Dieses Argument wird denjenigen Men-
schen einleuchten, welche selber an den 
Grundwert einer menschlichen Würde 
glauben. Alle übrigen Menschen, und das 
sind wahrscheinlich weltweit sehr viele, 
werden von diesem Argument nicht über-
zeugt sein. Dessen Schwäche ist es zu mei-
nen, das Zauberwort der «menschlichen 
Würde» biete eine sichere Grundlage für 
die Behauptung, die Menschenrechte seien 
zurecht mit dem Anspruch verbunden für 
alle Menschen gültig zu sein. 
Wer die Ableitung aus dem verabsolutier-
ten Bezugspunkt (das kann zum Beispiel 
auch «Gott» oder «die Vernunft» sein) 
nicht teilt, wird als uneinsichtig, engstirnig 
oder verrückt kategorisiert. Die Abwertung 
der Ungläubigen ist eine logische Konse-
quenz dieser Spielart des Universalismus, 
bei der die eigene moralische Position ver-
absolutiert wird. In der Praxis äussert sich 
der absolutistische Universalismus in ei-
nem selbstherrlichen Charakter. Dadurch 
gerät er in einen unauflösbaren Wider-
spruch zum Ethos der individuellen Selbst-
bestimmung.

Stärken des Relativismus
Wie jeder Diskurs kann auch der Men-
schenrechtsdiskurs als soziokulturelles 
Phänomen betrachtet werden. In dieser 
Perspektive lauten die für uns zentralen 
Fragen: Welche Bedeutung, Akzeptanz, 
Handlungsrelevanz und Selbstverständ-
lichkeit haben die Menschenrechte für wel-
che Akteure? Welche Akteure vertreten 
den Anspruch der Menschenrechte auf 
eine glaubwürdige Weise, welche auf arro-
gante oder heuchlerische Weise und wel-
che Akteure sperren sich offen dagegen? In 
welchen Öffentlichkeiten sind die Men-
schenrechte als moralisch-rechtlicher Kon-
sens anerkannt, in welchen soziokulturel-
len Kontexten sind sie ein Non-Valeur, 
über den gespottet werden darf?
Wenn man die Existenz einer soziokulturel-
len Vielfalt ernst nimmt, gelangt man zu 
folgendem Grundsatz: Die Gültigkeit einer 
normativen Position ist abhängig vom so-
ziokulturellen Kontext – also einem von In-
stitutionen und kollektiven Vorstellungen 

geprägten Handlungsfeld (Öffentlichkeit). 
Gleichzeitig wird sie von den Menschen ge-
prägt, welche in diesem Feld handeln (indi-
viduelle Moralvorstellungen). 
Der beschreibende Relativismus erlaubt es, 
die reale Vielfalt an massgebenden Kontex-
ten und individuellen Handelnden ange-
messen zu berücksichtigen. Diese Plurali-
sierung führt hinsichtlich der eigenen Vor-
aussetzungen und Haltungen zu einer heil-
samen Dezentrierung. Dies bedeutet nicht, 
den eigenen Bezugsrahmen aufzugeben, 

sondern bloss die Fähigkeit, ihn in seiner 
Besonderheit wahrzunehmen. 
Wenn die Menschenrechte ein soziokultu-
relles Phänomen unter vielen sind, muss 
dann die Haltung geteilt werden, die ange-
strebte normative Vorherrschaft der Men-
schenrechte über andere Moral- und 
Rechtssysteme sei grundsätzlich abzuleh-
nen? Lässt sich beispielsweise der Kampf 
gegen die Zwangsheirat im Namen der in-
dividuellen Selbstbestimmung überhaupt 
noch rechtfertigen?

Ein selbstkritischer Universalismus
Im Bewusstsein darum, dass die Men-
schenrechte längst nicht von allen Men-
schen als legitimer Handlungsmassstab ge-
teilt werden, behaupten selbstkritische 
Universalistinnen und Universalisten den 
universalen Geltungsanspruch der Men-
schenrechte. Praktisch wirksam wird dieser 
Anspruch in einem unaufhörlichen kom-
munikativen Prozess der Universalisie-
rung. Die grösste Herausforderung liegt 
darin, den Prozess der Universalisierung 
jenseits des Musters der selbstherrlichen 
Missionierung neu zu entwerfen.
Dabei steht das Toleranzgebot im Zentrum: 
Im Namen der Menschenrechte geäusserte 
transkulturelle Werturteile dürfen im Rah-
men des Tolerierbaren nicht in eingreifen-
des Handeln umgesetzt werden. In diesem 
zu erduldenden Spannungsbereich darf man 
zwar (ver)urteilen, jedoch keine Machtmit-
tel zur Durchsetzung des eigenen Urteils an-
wenden. In der praktischen Anwendung ist 
dies der Bereich der menschenrechtlichen 
Kritik ohne Sanktionen.
Die Toleranz endet dort, wo die moralische 
Selbstachtung gegen null tendieren würde, 
wenn man nicht versuchte, eingreifend zu 

handeln. In diesem Fall stehen schwer wie-
gende menschenrechtliche Güter auf dem 
Spiel. Dass es eine solche Grenze gibt, ist of-
fensichtlich. Wo sie genau anzusetzen ist, 
lässt sich jedoch nicht allgemein festlegen, 
sondern bedarf der Situationsanalyse. 
In der Praxis heisst dies: Es ist durchaus 
legitim, gewisse durch die Scharia vorge-
schriebene Bestrafungsformen als grausam 
und unmenschlich zu qualifizieren. Nur 
dürfen menschenrechtliche Universalistin-
nen und Universalisten nicht erstaunt sein, 
auf die Gegenwehr eines ebenso universal 
konzipierten religiösen Diskurses zu stos-
sen. Wenn sich Dialogversuche als aus-
sichtslos herausgestellt haben, so wäre es 
meines Erachtens legitim, dass die zustän-
digen UNO-Gremien aufgefordert würden, 
auf jene Staaten, welche die Bestrafungs-
formen der Auspeitschung und der Ampu-
tation von Gliedmassen anwenden, massi-
ven Druck auszuüben mit dem Ziel, diesen 
Praktiken ein Ende zu setzen.

Zum Schluss
Der selbstkritische Universalismus braucht 
den wohlverstandenen Relativismus nicht 
zu fürchten. Im Gegenteil, es sind zwei Sei-
ten derselben diskursiven Haltung, welche 
es erlaubt, die Universalisierung der Men-
schenrechte in einer «kultursensitiven» 
Weise zu betreiben, ohne vor den soziokul-
turellen Gegebenheiten zu kapitulieren. 
Diese Erkenntnis und diese Haltung den 
Lernenden anhand von selbst erarbeiteten 
Fallbeispielen zu vermitteln, bleibt eine 
ständige Herausforderung für die Praxis 
der Menschenrechtsbildung.

«Das Toleranzgebot 
steht im Zentrum.»



21

Isabelle Badura und Beat Steiger 
von der Kantonsschule Wil. 

Schule

Menschenrechtsbildung in der Praxis

«Das gehört 
zum Bildungsauftrag»
Beat Steiger ist seit vielen Jahren in der Menschenrechtsbildung engagiert und seit 2008 
Mitglied der Schweizerischen UNESCO-Kommission. Der Philosophielehrer hat wesentlich dazu 
beigetragen, dass Menschenrechtsbildung an der Kantonsschule Wil zu einer Selbstverständ-
lichkeit geworden ist. Wir haben uns mit ihm über seine konkreten Erfahrungen in der Menschen-
rechtsbildung und die UNESCO-Assoziiertheit seiner Schule unterhalten. 

Herr Steiger, können Sie sich erin­
nern, wann und wie Menschenrechte 
an Ihrer Schule zuletzt thematisiert 
worden sind? 
Das ist eine knappe Woche her, am 16. No-
vember, dem «Internationalen Tag der 
Toleranz». Das UNESCO-Team unserer 
Schule, das sich aus vier Lehrpersonen und 
rund zwölf Schülerinnen und Schüler zu-
sammensetzt, hat im Vorfeld Plakate zum 
Artikel 2 der Menschenrechte [Verbot der 
Diskriminierung, Anm. d. R.] entworfen. 
Diese wurden dann in der grossen Pause 
den anderen Schülerinnen und Schülern 
mit Musik und einer PowerPoint-Präsenta-
tion vorgestellt. 

Spiegelt sich in diesem Anlass eine 
Schulkultur der Kantonsschule Wil?
Ja, es besteht eine Kultur der Menschen-
rechtsbildung an unserer Schule, die über 
Jahre hinweg gewachsen ist. 

Wie ist das gekommen? 
Alles begann gegen Ende des Schuljahres 
2003, als ich im Rahmen einer «besonde-
ren Unterrichtswoche» ein Projekt zum 
Thema «Welche Werte wollen wir an der 
Kanti Wil vertreten?» durchgeführt habe. 
Zwei meiner Schüler kümmerten sich da-
mals um die Frage, ob wir eine UNESCO-
assoziierte Schule werden wollen und 
erstellten schliesslich eine Präsentation, 

wodurch der Konvent des Lehrkörpers 
und die Schülerschaft zu einem Beitrittsge-
such bewegt werden konnten. Im Juli 2004 
wurden wir daraufhin ins Netzwerk der 
UNESCO-assoziierten Schulen aufgenom-
men. 

Und wie wirkte sich dieser Beitritt auf 
den Schulbetrieb aus?
Menschenrechtsbildung ist eines der zent-
ralen Anliegen von UNESCO-assoziierten 
Schulen, weswegen wir hier einen ersten 
Schwerpunkt setzten. Menschenrechtsbil-
dung geschieht in verschiedenen Gefässen 
und auf verschiedenen Ebenen. Zwei Bei-
spiele: Die regelmässige Teilnahme am In-
ternationalen Menschenrechtsforum in Lu-
zern (IHRF) ist eine Sache, die wir institu-
tionalisieren konnten. Dies bedeutet für 
die Schüler im Vorfeld eine Vorbereitungs-
phase während rund zwanzig Lektionen im 
Fach Philosophie oder Geschichte. Das 
IHRF ist für die Schüler ein grosses Erleb-
nis. Auch während der Projektwochen 
werden vielfach Themen behandelt, die mit 
den Menschenrechten – zumindest im wei-

teren Sinne – in Zusammenhang stehen, 
etwa wenn sich die Physiker mit erneuer-
baren Energien befassen oder wenn Sport-
lehrkräfte einen Sponsorenlauf durchfüh-
ren und damit 18 000 Franken für ein hu-
manitäres Projekt in Mozambique gesam-
melt werden können. Parallel dazu wird 
dann beispielsweise im Philosophie- und 
Religionsunterricht die Entwicklungszu-
sammenarbeit behandelt. 

Wo sehen sie die Vorteile bei dieser 
Form der Institutionalisierung von 
Menschenrechtsbildung? 
Das Ganze ist nicht mehr nur von einzel-
nen Lehrpersonen abhängig und gewinnt 
somit an Kontinuität. Die Veranstaltungen 
werden regelmässig durchgeführt, wie 

beispielsweise die von der aktuellen 
UNESCO-Koordinatorin der Kanti Wil, 
Isabelle Badura, ins Leben gerufenen 
UNESCO-Filmabende, die in Wil schon 
fast zu einem stehenden Begriff geworden 
sind. Dadurch dass die UNESCO-Assozi-
iertheit auch im Leitbild der Schule festge-
halten ist, gewinnt die Menschenrechtsbil-
dung im gesamten Schulbetrieb an Bedeu-
tung. Damit wiederum wird auch das En-
gagement der einzelnen Lehrpersonen eher 
wahrgenommen, etwa weil ihre Beiträge 
zur Menschenrechtsbildung jeweils im Jah-
resbericht ausgewiesen sind. 

«Es besteht eine 
Kultur der 

Menschenrechts-
bildung.»

FO
TO

: V
E

R
A

 S
P

E
R

IS
E

N

«Das Ziel sind 
mündige und 

fähige Bürgerinnen 
und Bürger.»



22

Schule

Sind damit Lehrpersonen, die andere 
Schwerpunkte setzen, einem Zwang 
ausgesetzt, neben ihren vielen Auf­
gaben auch noch Menschenrechtsbil­
dung zu betreiben?
Das scheint mir ein wichtiger Punkt. Lehr-
personen dürfen nicht gegen ihren Willen 
eingebunden werden. Es gibt ganz unter-
schiedliche Berufsverständnisse und es be-
steht Lehrfreiheit. Ich habe einen weiten 
Bildungsbegriff und bin selbstverständlich 
der Ansicht, dass auch Themen von Belang 
sind, die nicht mit den Menschenrechten 
in Zusammenhang stehen.

Findet Menschenrechtsbildung auch 
im Regelunterricht statt oder ist sie 
als eine Art Sonderereignis ausserhalb 
des Schulalltags angesiedelt?

Beides. Bei mir lernen die Schüler in der 
zweiten Klasse im regulären Philosophie-
unterricht während mehreren Doppellekti-
onen die Allgemeine Erklärung der Men-
schenrechte kennen und erstellen mit Hilfe 
von Webseiten wie humanrights.ch, men-
schenrechtserziehung.de oder amnesty.ch 
themenspezifische Referate. Neben der Ge-
schichte der Menschenrechte thematisieren 
wir auch deren Rechtsstatus oder die Frage 
des Universalismus. Ich habe die Erfah-
rung gemacht, dass man mit 16-jährigen 
Schülerinnen und Schülern diese Themen 
ausgesprochen gut erarbeiten kann. 
Manchmal nehmen wir auch am Briefma-
rathon von Amnesty International am 10. 
Dezember teil. So merken die Schüler, dass 
sie nicht ganz ohnmächtig sind und han-
deln können. 

Wie werden solche Aktivitäten 
von den Schülerinnen und Schülern 
aufgenommen?
An Aktionen wie dem Briefmarathon ha-
ben sie meistens Freude. Aus den Diskus-
sionen erwächst nicht selten eine klare 
Haltung zu den Menschenrechten. Die 
Schülerinnen und Schüler wollen diese 
hochhalten und aktiv mithelfen, dass kei-
ne Menschenrechte verletzt werden. 
Gleichzeitig gibt es beispielsweise beim 
Briefmarathon auch Leute, die an einer 
politischen Aktion nicht mitmachen wol-

len. Und das ist auch gut. Ich sage immer: 
«Seid vorsichtig mit eurer Unterschrift, 
lasst euch nicht instrumentalisieren.» Sie 
sollen sich bewusst werden, warum sie 
mitmachen und warum nicht. Die, die 
nein sagen, haben sich meistens gegen 
eine grosse Mehrheit ihrer Klasse zu die-
ser, für sie richtigen, Entscheidung durch-
gerungen. Das emotionalisiert alle. 
Schliesslich sind es offenbar auch die 
Grossanlässe, welche ihnen in Erinnerung 
bleiben, beispielsweise als der damalige 
Bundespräsident Moritz Leuenberger 2006 
an eine Podiumsdiskussion zum Thema 
«Was ist nachhaltige Energiepolitik?» gela-
den wurde (vgl. dazu www.wifona.ch).

Warum ist Menschenrechtsbildung 
an Schulen nötig?
Politische Bildung gehört für uns Lehrper-
sonen zum staatlichen Bildungsauftrag. 
Im Rahmenlehrplan für Maturitätsschulen 
von 1994 wird dieses Bildungsziel als wich-
tiger Schritt zur politischen Integration 
von Jugendlichen genannt. Wörtlich heisst 
es dort, «das Ziel sind mündige und fähige 
Bürgerinnen und Bürger, die am politi-
schen Geschehen teilnehmen, dessen In-
halte interpretieren können und ihren Bei-
trag leisten». Menschenrechtsbildung ist 
sicher ein fundamentaler Bereich der poli-
tischen Bildung, die nicht nur in Fächern 
wie Geschichte und Philosophie ihren 
festen Ort haben sollte, sondern auch in 
anderen Fächern und interdisziplinären 
Projekten.

Aufgezeichnet: Vera Sperisen

UNESCO-assoziierte Schulen
Das Netzwerk der assoziierten Schulen der UNESCO (United Nations Educational, 
Scientific and Cultural Organization) besteht seit 1953 und zählt mittlerweile 
8000 Schulen weltweit. In der Schweiz haben sich rund sechzig Schulen dazu ver-
pflichtet, die Ziele der UNESCO – Friedensbildung, internationale Verständigung, 
Menschenrechtsbildung und Bildung für nachhaltige Entwicklung – in ihren Schul-
alltag einzubeziehen. Die Ziele der UNESCO werden in nationaler und internatio-
naler Zusammenarbeit umgesetzt. Mitglied werden kann jede Schule, die zu einer 
kontinuierlichen Mitarbeit im internationalen Netzwerk bereit ist. 
Weitere Informationen unter www.unesco.ch. 

«Ich habe einen 
weiten 

Bildungsbegriff.»

Den Blick für die Menschenrechte schärfen.
FO

TO
: P

A
S

C
A

L 
H

E
G

N
E

R



23

Schule

Menschenrechtsbildung gegen Rassismus

«Alltägliche Chancengleich­
heit als Herausforderung»
Rassismus negiert die Menschenrechte und behindert die Chancengleichheit der in der Schweiz lebenden 
Menschen. Ein Gespräch mit Michele Galizia und Christine Kopp von der Fachstelle für Rassismusbekämpfung 
über die Rolle, Finanzierungsmöglichkeiten und Perspektiven der Menschenrechtsbildung in den Schulen.

Wieso braucht es die Fachstelle für 
Rassismusbekämpfung? Ist die 
Schweiz rassistischer als andere 
Länder?
Michele Galizia: Die Schweiz ist weder bes-
ser noch schlechter als europäische Nach-
barländer. Rassismus ist ein unangenehmer 
Begriff. Die Schweiz hat keine direkte kolo-
niale Vergangenheit. Die Schweizerinnen 
und Schweizer hatten deshalb bis zur De-
batte zur Antirassismusstrafnorm im Jahr 
1994 das Gefühl, das betreffe sie nicht. Da 
sich die damals in der Schweiz lebende, 
ausländische Bevölkerung äusserlich kaum 
von den Schweizerinnen und Schweizern 
unterschied, wurde diese Form der Diskri-
minierung mit Ausländerfeindlichkeit oder 
Xenophobie benannt. In der Zwischenzeit 
leben hier auch Ausländer, die man äusser-
lich erkennt. Gleichzeitig kam es zu einer 
Normalisierung im Umgang mit dem Ras-
sismusbegriff, weil man anerkennen muss-
te, dass Rassismus ein gesellschaftliches 
Problem ist, das sich in allen modernen 
Gesellschaften stellt. Rassismus ist jedoch 
nicht auf die Mehrheitsgesellschaft be-
schränkt. Auch die Migrationsbevölkerung 

kann sehr wohl rassistisch sein, unterein-
ander oder gegenüber den Schweizerinnen 
und Schweizern. Rassismus geht in alle 
Richtungen. 
Eng gefasst ist Rassismus eine klar defi-
nierte Ideologie einer angenommenen 
Überlegenheit einzelner als «Rasse» konst-

ruierter Gruppen gegenüber anderen. 
Wenn Rassismus als Ideologie begriffen 
wird, dann leben in der Schweiz wenig 
Rassisten. Wenn wir Rassismus aber breiter 
verstehen, als ein allgemeines Überlegen-
heitsgefühl oder eine Reduktion von 
Konflikten auf Gruppenkonflikte ohne 

grossen ideologischen Überbau, dann ist 
Rassismus durchaus vorhanden. Sehr 
verbreitet ist die alltägliche Diskriminie-
rung aufgrund von diffusen rassistischen 
Vorstellungen. Diskriminierung passiert 
täglich im Schulhof, im Tram, in der 
«Beiz», Disco oder sonst wo.
Christine Kopp: Zurzeit fehlen uns noch 
quantitative Daten zur Beantwortung der 
Frage. Ob wir rassistisch sind oder nicht, 

Fachstelle für Rassismusbekämpfung
Die Fachstelle für Rassismusbekämpfung existiert seit 2001 und ist Teil des General-
sekretariats des Eidgenössischen Departements des Innern. In ihren Zuständigkeits-
bereich fallen folgende Aufgaben. 
–	 Als Verwaltungsstelle ist sie verantwortlich für die Koordination der Aktivitäten zur 

Prävention und Bekämpfung von Rassismus, Antisemitismus und Fremdenfeind-
lichkeit auf Bundesebene sowie mit Kantonen und Gemeinden.

–	 Diese Tätigkeiten koordiniert sie auch mit den entsprechenden Institutionen auf 
internationaler Ebene.

–	 Die Fachstelle vergibt Finanzhilfen für Projekte gegen Rassismus und für Men-
schenrechte.

–	 Sie arbeitet mit Nichtregierungsorganisationen, Anlauf- und Beratungsstellen und 
Forschungsinstitutionen zusammen und trägt über ihren Know-how-Transfer zur 
Professionalisierung vieler Organisationen bei.

«Diskriminierung 
passiert täglich.»

Christine Kopp, stellvertretende Leiterin und Michele Galizia, Leiter der Fachstelle 
für Rassismusbekämpfung.

FO
TO

: A
LE

X
A

N
D

E
R

 L
Ö

TS
C

H
E

R



24

Schule

können wir vorläufig nur indizienhaft oder 
im Spiegel einer internationalen Berichter-
stattung beantworten. Wir arbeiten an der 
Lancierung einer regelmässigen Bevölke-
rungsumfrage, um fundierte Daten zu ras-
sistischen, antisemitischen und fremden-
feindlichen Tendenzen in der schweizeri-
schen Wohnbevölkerung zu liefern.

Warum ist Menschenrechtsbildung so 
wichtig? Besteht die Motivation darin, 
die durch internationale Verträge 
[Allgemeine Erklärung der Menschen­
rechte (Artikel 26), Übereinkommen 
über die Rechte des Kindes (Artikel 
29), Internationales Übereinkommen 
über die Beseitigung jeder Form von 
Rassendiskriminierung (Artikel 7) und 
weitere] eingegangenen Verpflichtun­
gen umzusetzen?
Galizia: Mit den Menschenrechten können 
wir Kinderrechte, Genderfragen, Fragen zu 
Behinderung, Umwelt, nachhaltiger Ent-

wicklung und Rassismus behandeln. Men-
schenrechte geben uns die Möglichkeit, 
den Kindern und Jugendlichen sehr plas-
tisch zu zeigen, was menschliches Zusam-
menleben bedeuten kann und soll. Dies ist 
unsere Motivation zur Förderung der Men-
schenrechtsbildung. Wir haben keine 
Zwänge, die uns von aussen auferlegt wer-
den. Die Schweiz geht nur diejenigen Ver-
träge ein, die sie selber umsetzen will und 
dies erst, nachdem sich Kantone, Gemein-
den und Interessenvertreter damit einver-
standen erklärt haben. Menschenrechtsbil-
dung muss daher ein Anliegen aller Betei-
ligter sein. 

Wie funktioniert in der Menschen­
rechtsbildung die Zusammenarbeit 
mit der Stiftung Bildung und Entwick­
lung?
Kopp: Ein Drittel unserer Finanzhilfen, also 
300 000 Franken pro Jahr, sind für Projekte 
gegen Rassismus und für Menschenrechte 
im Schulbereich reserviert. In Absprache 
mit der Schweizerischen Konferenz der 
kantonalen Erziehungsdirektoren ist die 
Stiftung Bildung und Entwicklung zu unse-
rer Partnerorganisation für alle Projektver-

gaben im Schulbereich ernannt worden. Als 
Bundesstelle fehlen uns Kompetenzen für 
die Projektbeurteilung und die Projektbe-
gleitung. Das pädagogische und didaktische 
Wissen liegt bei der Stiftung Bildung und 
Entwicklung, über die auch der direkte 
Kontakt mit den Schulen läuft. Die Stiftung 
unterstützt via Regionalstellen die Antrag-
stellenden in der Entwicklung und der Um-
setzung der Projekte. Eine Fachkommission 
aus verschiedenen Bildungskontexten der 
ganzen Schweiz begutachtet die Projektan-
träge und schlägt uns die Projekte zur An-
nahme oder Ablehnung vor. Ein zweiter 
wichtiger Aufgabenbereich der Stiftung Bil-

dung und Entwicklung ist ihre Funktion als 
Kompetenzzentrum zu den Themen Anti-
rassismus und Menschenrechte. 

Haben Sie Tipps für das konkrete Vor­
gehen von Schulen und Lehrpersonen, 
die ein Projekt im Bereich der Men­
schenrechtsbildung machen wollen?
Kopp: Hilfreich ist sicher die Kontaktauf-
nahme mit den Regionalstellen der Stif-
tung Bildung und Entwicklung. Auf der 
inhaltlichen Ebene ist es gut, wenn sich die 
Beteiligten fragen, wie man über eine 
punktuelle Intervention hinaus das Thema 
im Lehrbetrieb, aber auch im Schulalltag 

Die Schule als Ort für Rassismusbekämpfung. 

Stiftung Bildung und Entwicklung
Über www.globaleducation.ch erhalten Lehrpersonen Zugang zu Unterrichtsmateria
lien, Beratung, Finanzbeiträgen, Links und weiteren Informationen im Rahmen einer 
Bildung für nachhaltige Entwicklung. 

«Rassismus ist 
ein unangenehmer 

Begriff.»



25

verankern kann. Damit soll die punktuelle 
Intervention nicht abgewertet werden. 
Auch ein Theaterbesuch, ein Projekttag 
oder eine Projektwoche können eine sehr 
intensive Erfahrung sein, gerade weil sie 
ausserhalb des normalen Schulalltages 
funktionieren. Punktuelle Projekte benöti-
gen aber auf alle Fälle eine Vor- und Nach-
bereitung. Was kann weiterführend über-
nommen werden? Kann ich das Thema in 
verschiedene Schulstoffe, Schulfächer oder 
in die Schulentwicklung einbringen? 
Damit ein Projekt von uns unterstützt wer-
den kann, muss zudem dargelegt werden, 
wie konkrete Themen der Menschenrechte 
und der Rassismusbekämpfung behandelt 
werden, auch wenn gegen aussen diese 
Themen nicht der Aufhänger sein müssen. 
Sie können auch im Zusammenhang mit 
dem Umgang untereinander oder mit Fra-
gen des Zusammenlebens und der Gewalt-
prävention behandelt werden. 

Als ganz konkreter Tipp: Zusätzlich zu un-
seren Finanzhilfen hat die Stiftung Bildung 
und Entwicklung aus Anlass des UNO-Jah-
res für Menschenrechtslernen 2009 eine 
beschränkte Finanzierungslinie eingerich-
tet. Die Mittel kommen unter anderen von 
unserer Stelle. Für die Jahre 2009 und 2010 
stehen insgesamt 200 000 Franken für Pro-
jekte zur Verfügung, die sich über den Ras-
sismuskontext hinaus allgemeinen oder an-
deren Menschenrechtsfragen widmen: Mi-
gration und Integration, Menschen mit Be-
hinderung, Kinderrechte usw.

Was ist Ihr Ausblick auf die Men­
schenrechtsbildung in den nächsten 
Jahren?
Kopp: Ziel ist, dass das Thema der Men-
schenrechtsbildung einen festen Platz im 
Lehrplan bekommt. Dabei ist klar, dass die 
Schule nicht immer neue Themen aufneh-
men kann, die nicht zum Standard gehören. 

Um die Anzahl Themen für die Schulen zu 
reduzieren, schlägt die Schweizerische Kon-
ferenz der kantonalen Erziehungsdirektoren 
einen Bündelungsprozess vor, der unter 
dem Label Bildung für Nachhaltige Ent-
wicklung läuft. Einer der Teilbereiche unter 
diesem Label ist die Politische Bildung, die 
vor allem auch Menschenrechtsbildung 
vermittelt. Ich bin zuversichtlich, dass die 
Menschenrechtsbildung in diesem Prozess 
in die überfachlichen Themen Eingang fin-
det. In den Lehrplänen muss explizit ste-
hen, dass dieses Thema in Fächern wie 

Deutsch und Geschichte, aber auch Geo-
graphie oder Biologie mitvermittelt werden 
muss, sonst geht es vergessen. Neben dieser 
Etablierung im Lehrplan sind ergänzend 
immer noch Anreize durch die Projektun-
terstützung wichtig, weil dort auch Neues 
entwickelt wird und neben Wissen vor al-
lem auch Kompetenzen gefördert werden 
können. Lehrplanentwicklung und Projekte 
sollten sich gegenseitig füttern. 

Die Schule ist nur ein Ort der Rassis­
musbekämpfung unter vielen. Wichtig 
sind auch die Familie und das soziale 
Umfeld, die Kinder durch alltägliche 
Erfahrungen prägen. Wo liegen auf 
dieser Ebene die politischen und ge­
sellschaftlichen Herausforderungen für 
die Fachstelle?
Kopp: Wir haben in der Schweiz ein Prob-
lem mit Rechtsextremismus und Neonazis, 
doch ist dieses quantitativ gering. Die gros-
se Herausforderung liegt in der Umsetzung 
der alltäglichen Chancengleichheit und der 
Bekämpfung alltäglicher Diskriminierun-
gen: Wenn zum Beispiel ein Schwarzer eine 
Arbeitsstelle, eine Jugendliche mit Migrati-
onshintergrund eine Lehrstelle oder eine 
ausländische Familie eine Wohnung su-
chen. Haltungsänderungen brauchen Zeit. 
Die Schweiz versteht sich erst seit kurzem 
als Migrationsland. Diese Umdeutung un-
seres Selbstverständnisses wird mittelfristig 
positive Auswirkungen auf die Haltungen 
und das Zusammenleben aller in unserem 
Lande lebenden Menschen haben.

Aufgezeichnet: Alexander Lötscher

«Haltungs-
änderungen 

brauchen Zeit.»

Die Schule als Ort für Rassismusbekämpfung. 

FO
TO

: P
A

S
C

A
L 

H
E

G
N

E
R



Menschenrechte dienen der Selbstbestimmung und Gleichberechtigung und sind Protestsignale gegen Unter­
drückung und Diskriminierung. Die Idee und Entwicklung der Menschenrechte sind ebenso Thema wie die 
Schwierigkeit die Menschenrechte in einer globalisierten Welt durchzusetzen. Es wird aufgezeigt, wie ein Ver­
ständnis für diese sozialen und politischen Rechte im Unterricht aufgebaut werden kann.

Die eigenen Rechte in einer globalisierten Welt kennen
Tagung Politische Bildung 2010

Die drei Workshops werden am Nachmittag zeitgleich 
durchgeführt. Die Workshops 1 und 2 sind auf die 
Sek-I-II-Stufen, der Workshop 3 auf die Primarstufe 
ausgerichtet.

Datum und Ort: Samstag, 27. März 2010, 
10.30–16.00 Uhr, Reithalle, Kasernenstrasse 20, Aarau

Organisation: Pädagogische Hochschule FHNW
Kooperation Institut Forschung und Entwicklung und 
Institut Weiterbildung und Beratung

Tagungsleitung: Prof. Dr. Béatrice Ziegler, 
Leiterin Forschungszentrum Politische Bildung und 
Geschichtsdidaktik PH FHNW

Kosten: Tagungskosten: 140.–, Lunch 25.– 
Studierende der PH FHNW: keine Kosten exkl. Lunch; 
Dozierende PH FHNW: Tagungskosten als Weiterbil-
dung anrechenbar; Lehrpersonen AG, BL, BS: jewei-
liger Kanton übernimmt Tagungskosten exkl. Lunch; 
SO: Finanzierungskategorie B (50 % Kanton, 50 % Ge-
meinde)

Eröffnungsreferat

Prof. Dr. Karl Peter Fritzsche, UNESCO-Lehrstuhl 
für Menschenrechtsbildung, Universität Magdeburg
Menschenrechtsbildung und Politische Bildung

Workshop 1

Lic.es.sc.pol. Andreas Gross, National- und Europarat
Macht und Menschenrechte in der Schweiz

Workshop 2

PD Dr. Andreas Brenner, Universität Basel und 
Fachhochschule Nordwestschweiz
Das Menschenrecht auf Wasser

Workshop 3

Peter Jakoubek, Sozialpädagoge, Kinder- und Jugend-
psychiatrischer Dienst des Kantons Zürich
Kinderrechte – Umsetzung im Schulalltag

Weitere Informationen und Anmeldung unter: www.fhnw.ch/ph/tagungen

Beratung und Auskunft

Alexander Lötscher, Organisation
T +41 62 832 02 60
alexander.loetscher@fhnw.ch

Administration

Béatrice Reimann 
T +41 62 838 90 13
beatrice.reimann@fhnw.ch


	polis_03.pdf

