
POLIS
Das Magazin 
für Politische 
Bildung

Nr. 10
2017 

Schweićer 
Heimat

#Balkangeschichten aus der Schweiz

❤💛💛💛💛



Wenn Sie sich in der  
Fremde aufhalten und Landsleute 
treffen: Befällt Sie dann Heimweh 

oder dann gerade nicht?

🤗🤗 

Polis



3

Inhalt

27  
Tipps & Tricks
Ein Sammelsurium an Lehrmitteln, 
Handbüchern, Informationsportalen 
und Filmbeiträgen liefert Ideen für  
den Unterricht.

8 
«Weil ich nie als Schweizer behandelt wurde»
Vera Sperisen über das Zusammenspiel von Politischer Bildung und Anerkennung.

10 
«Meine Lehrer waren mein Glück»
Ein Gespräch mit Ivica Petrušić über Identitäts- und Mutgeschichten von  
Buchs bis Guča Gora.

14  
Wie Traumausländer zum Feindbild Jugo wurden
Thomas Bürgisser über den Wahrnehmungswandel der jugoslawischen  
Migrationsbevölkerung in der Schweiz.

18  
«Im Durchgangsheim war die halbe Welt zuhause»
Lejla Šukaj spricht über ihr Ankommen und Leben in der Schweiz.

23  
Leben mit dem Gespenst der aggressiven Jugos  
und Balkanraser
Kathrin Pavić untersucht Selbst- und Fremdbilder von Zuwanderinnen und  
Zuwanderern aus dem postjugoslawischen Raum.

32  
Labor 21.  
Experiment Demokratie
Das Labor21 ist ein Angebot für alle  
Jugendlichen aus dem Raum Aarau.  
Erfahren Sie mehr auf der letzten Seite.

5 
Nachgefragt
Studierende der PH und Lehrpersonen geben 
Auskunft über Heimat und Migration.

Editorial

 
Dieses POLIS handelt nicht vom Reisen, 
wie die Handybilder unserer rasenden 
Reporter Marko Petrušić, Marijan Vuleta 
und Elton Zejnullahi auf den ersten Blick 
vermuten lassen. Es handelt vom Ankom-
men in der Schweiz, vom Bleiben und vom 
Dazugehören. Wenn in den Strassen, den 
Büros und den Schulen von «wir» oder 
«bei uns» gesprochen wird, dann sind 
migrierte Menschen dabei selten mit-
gemeint. Es liegt in der Logik der Sache, 
dass ein «Wir» nicht ohne «die Anderen» 
auskommt. Wer diese Grenze wo zieht, 
und was damit verbunden wird, ist aller-
dings kontextabhängig und veränderbar. 
Es sagt wenig über «die Anderen» und viel 
über das Selbstbild der Grenzziehenden 
aus. Lange galten die Menschen, die aus 
dem postjugoslawischen Raum migrier-
ten als Nicht-Zugehörige zum Schwei-
zer «Wir». Mittlerweile ist diese Vorstel-
lung langsam im Wandel. Das Magazin 
POLIS ist diesem Wandel nachgegangen 
und hat Menschen gefragt, wie sie da-
mit umgehen, zu den «Anderen» sortiert 
zu werden. Die Bilder dazu stammen aus 
den Sommerferien der drei Jugendlichen 
in Guča Gora, Kaštel Stari, Rab, Travnik, 
Split und Devajë mit familiären Bezügen 
und viel Urlaubsstimmung. Nach den Fe-
rien fuhren sie wieder nach Hause, in die 
Schweiz. Die Bilder inspirieren und irri-
tieren mit Max Frischs Fragen zur Hei-
mat. Seit den 1970er-Jahren haben diese 
nichts an Aktualität verloren. 

Viel Spass beim Lesen!

Vera Sperisen und Claudia Schneider arbeiten an der 
Pädagogischen Hochschule FHNW, Abteilung Politische 
Bildung und Geschichtsdidaktik am Zentrum für Demo-
kratie Aarau.

Bilder (S. 2, 6, 7, 14, 19, 23, 24, 28) von Marko Petrušić, 
Marijan Vuleta und Elton Zejnullahi. 
Die Fragen zur Heimat wurden 1971 von Max Frisch 
während seines USA-Aufenthaltes verfasst. Max  
Frisch (1979): Tagebücher 1966-1971, Suhrkamp Verlag, 
Frankfurt am Main.



4

Was verbinden PH-Studierende 
und Lehrpersonen mit den Begrif
fen Heimat und Migration?  
Eignen sich die Themen ihrer 
Meinung nach für den Unterricht? 
Wir haben am Campus Brugg-
Windisch nachgefragt.

Nachgefragt

Aufgezeichnet von Claudia Schneider und Vera Sperisen

Alina Robledo  
25 Jahre

Was ist Heimat für dich?
Heimat ist für mich nicht an 
einen Ort gebunden, sondern 
dort, wo das Herz ist. Ich sel-
ber habe zwei Heimaten. Mei-
ne Mutter ist Schweizerin, 
mein Vater ist aus Uruguay. 

Was assoziierst du mit 
dem Balkan?

Das erste, was mir in den Sinn 
kommt, ist, dass man den Leu-
ten mit Balkanherkunft in der 
Schweiz relativ kritisch ge-
genübersteht. 

Ist Heimat oder Migra-
tion ein Thema für den  
Unterricht?

Auf jeden Fall. Das würde ge-
wisse Barrieren überbrücken 
und sensibilisieren. Innerhalb 
einer Klasse offen sein für 
Menschen mit anderer Her-
kunft, dieses Verständnis ist 
mir sehr wichtig.

Laura Graf  
21 Jahre

Was ist für dich Heimat?
Die Schweiz ist meine Heimat. 
Das hat definitiv auch mit der 
Familie und mit Menschen zu 
tun, die mich umgeben.

Was hast du für ein Bild 
vom Balkan?

Ich war einmal sehr kurz dort, 
im Rahmen einer Kreuzfahrt. 
Ich fand den Unterschied zur 
Schweiz krass. Viel mehr Ar-
mut. Auch die Tiere taten mir 
leid, es gab Pferde und Esel, 
die krank aussahen und Kut-
schen ziehen mussten.

Siehst du als Lehrperson 
spezielle Aufgaben beim 
Umgang mit Kindern der 
zweiten und dritten Ein-
wanderungsgeneration?

Man kann diese Kinder för-
dern, zuerst einmal die Spra-
che, dass sie gut Deutsch 
lernen. So haben sie auch 
bessere Chancen auf weite-
re Bildung, auf ein besseres 
Einkommen und auf bessere 
Jobs später.



5

Fabrice Sauthier 
26 Jahre

Was ist für dich Heimat?
Familie, Freunde, Kollegen, 
halt der Freundeskreis, den 
man hat. Es ist die Verbunden-
heit zu wichtigen Menschen 
an einem Ort.

Hast du einen Bezug  
zum Balkan? 

Ja, ich habe im Freundeskreis 
Leute, die von dort kommen. 
Ich war aber noch nie in einem 
dieser Länder in den Ferien. 
Das Thema selber ist hinge-
gen omnipräsent und wird lei-
der meistens mit Schwierig-
keiten verbunden.

In welchen Settings  
können Schülerinnen  
und Schüler sich im  
Unterricht mit Themen 
wie «Migration» und  
«Heimat» beschäftigen? 

Ich denke, es gibt überall Mög-
lichkeiten. Beispielsweise in 
der Geographie. Da kann man 
das mit einbeziehen, wenn 
man sich frisch kennenlernt. 
Etwa indem jeder sein Land 
vorstellt. 

Jamie Moser  
21 Jahre

Was ist Heimat für dich?
Heimat ist dort, wo ich mich 
wohl fühle. Wo ich sein kann, 
wie ich bin und mich akzep-
tiert fühle. Meine Heimat ist 
an Menschen gebunden.

Welche Bilder verbindest 
du mit Menschen aus 
dem postjugoslawischen 
Raum? 

Ich weiss von meiner Kolle-
gin, dass es sehr freundliche 
und offene Menschen sind. 
Sie hat immer erzählt, dass 
man bei ihr einfach vorbei-
kommen kann. Ihre Türen 
sind immer offen.

Gibt es als Lehrperson 
spezielle Aufgaben in 
der Arbeit mit Kindern, 
deren Eltern nicht in der 
Schweiz geboren sind?

Ich stelle es mir für Schülerin-
nen und Schüler wahnsinnig 
schwierig vor, wenn man sich 
hier nicht zuhause fühlt. Ich 
denke, es ist wichtig für uns 
Lehrpersonen, diese Kinder 
gut zu unterstützen, so dass 
sie hier eine Heimat finden. 
Beispielsweise auch beim Er-
lernen der Sprache. 

Tanja Messerli  
48 Jahre

Was ist für dich Heimat?
Es wäre einfach zu sagen, 
dass Heimat dort ist, wo mei-
ne Liebsten sind. Aber es hat 
ganz sicher auch mit der Lo-
kalität zu tun. Ich kann mich 
ohne viel Aufwand in der Kul-
tur bewegen. 

Hast du einen Bezug  
zum Balkan?

Ja, mein Schwager ist aus 
dem Kosovo. 

Was sind die Chancen 
und Hindernisse bei  
Gewerbeschülerinnen 
und -schülern aus  
dem postjugoslawi-
schen Raum?

Man ist dem Clan viel mehr 
verpflichtet als beispielsweise 
einem Lehrmeister. Das ist 
ein grosses Hindernis. Es ist 
schwierig, seinem Onkel kei-
nen Rabatt zu geben. Gleich-
zeitig setzt man die eige-
ne Lehrstelle aufs Spiel. Die 
Chance ist sicher der Zusam-
menhalt, man hilft einander, 
wann immer es geht.

 

Nachgefragt

Kathrin Schmid  
35 Jahre

Was ist für dich Heimat?
Sich an einem Ort wohl und 
sicher zu fühlen. Das kann 
daheim oder unterwegs sein. 

Hast du einen Bezug  
zum Balkan?

Leider nein, ich war auch noch 
nie dort. Meine Schwester ist 
soeben mit dem Velo vom Bal-
kan her nach Hause gefahren 
und hat vieles erzählt. Es sei 
sehr eindrücklich gewesen, 
wie herzlich sie dort begrüsst 
und empfangen worden sei. 

Was sind die Chancen 
und Hindernisse bei  
Primarschülerinnen und 
-schülern der zweiten 
und dritten Einwande-
rungsgeneration?

Sicherlich der Nachname. 
Und die Sprache ist am An-
fang auch ein Hindernis. In un-
serem Schulhaus ist es aber 
auch sehr bereichernd und 
wird gut aufgenommen.



Welche Speisen essen  

Sie aus Heimweh und fühlen 

Sie sich dadurch in der  

Welt geborgener?

 👌👌 😎😎😎😎😎
🎩🎩💞💞

Polis



Was bezeichnen Sie 
als Heimat?

 🛩🛩
 

🐠🐠 

3 

Polis



8

«WEIL ICH NIE ALS 
SCHWEIZER BEHANDELT 

WURDE»
Das Image der Migrantinnen und Migranten aus dem post
jugoslawischen Raum hat sich über die vergangenen vierzig 
Jahre verändert. Die Vorurteile reichten vom «fleissigen Gastar-
beiter» in den 1980er-Jahren über den «kriminellen Macho» in 
den 1990er- und den Nuller-Jahren bis hin zu den «Italienern von 
heute» (vgl. «Wie Traumausländer zum Feindbild Jugo wurden» 
S. 15). Es scheint, als könnten diese Vorurteile nur durch beruf-
lichen Erfolg aufgebrochen werden: das Moderationstalent 
Gülsha Adilji, der Fussballer Xherdan Shaqiri oder der Akkordeo-
nist Mario Batkovic zeichnen das mediale Gesicht der zweiten 
und dritten Generation neu.

Mit der neuen Sichtbarkeit ist zum ersten Mal eine öffentliche 
Selbstdefinition möglich. Es existiert auch heute in den Köpfen 
vieler Menschen eine simple «Jugo-Schublade», in welche die-
se sehr heterogene Diaspora-Gruppe – und ihre Kinder – kate-
gorisiert werden. Eine gesellschaftliche Anerkennung jenseits 
der Schublade gelingt primär über den Weg der Leistung, oder 
zumindest des Erfolgs. Betroffene schaffen es vermehrt, die 
Erfahrung des in-die-Schublade-gesteckt-Werdens zum The-
ma zu machen und den Inhalt dieser Schublade mitzugestal-
ten. Die junge Autorin Meral Kureyshi hat in ihrem Debütroman 

«Elefanten im Garten» das Aufwachsen eines jungen Mädchens 
in Bern-Bümpliz nachgezeichnet, das mit ihrer Familie aus dem 
Kosovo geflüchtet ist. Sie beschreibt diese, auch eigene, Ge-
schichte schnörkellos und zugänglich und macht sie damit für 
Menschen nachvollziehbar, welche sich nie in einer vergleich-
baren Situation des Ankommens und der Nichtzugehörigkeit 
befunden haben. 

Die Erfahrung der Nichtzugehörigkeit betrifft viele, auch viele 
Schweizerinnen und Schweizer. Etwa den Churer Rapper Goran 
Vulović alias «Milchmaa». Dieser wundert sich selber darüber, 
warum er auf die Frage nach seiner Herkunft jeweils nicht mit 
«Schweizer» antwortet. Immerhin ist Vulović in der Schweiz ge-
boren und aufgewachsen, er ist in Chur zur Schule gegangen, 
ist Schweizer Staatsbürger und hat bei der Schweizer Armee 
Militärdienst geleistet. Und trotzdem bleibt dieses Gefühl, nicht 
richtig dazuzugehören. Warum? Vulović beschäftigte sich inten-
siv mit der Frage der Zugehörigkeit. Entstanden ist daraus auch 
ein Rap-Album mit dem Titel «ić» (2013). Seine Antwort: «Weil 
ich […] unabhängig von meiner Person und meinen Taten nie als 
Schweizer angesehen oder wie einer behandelt wurde.» Diese 
Feststellung ist für die Politische Bildung relevant.

Was Politische Bildung mit Anerkennung zu tun hat

Heute finden Migrantinnen und Migranten aus dem postjugoslawischen Raum 
und insbesondere deren Kinder vermehrt Wege, um die vorurteilsbelastete 
Schublade, in der sie sitzen, mit zu definieren. Wie sie aus dieser herauskom-
men, bleibt noch weitgehend ungeklärt. Erwiesen hingegen ist, dass mit  
der fehlenden Anerkennung von Jugendlichen als gleichberechtigte Mitglieder  
der Gesellschaft auch die pädagogische Forderung nach (politischer) Parti
zipation nicht konsequent umgesetzt werden kann.

Vera Sperisen



9

Was Politische Bildung mit Anerkennung zu tun hat

Verantwortung durch Zugehörigkeit

Fragen der Zugehörigkeit und der Anerkennung sind aufs engs-
te mit dem in der Politischen Bildung wichtigen Ziel der Parti-
zipation verbunden. Politische Partizipation meint hier mehr 
als Wählen und Abstimmen. Jugendliche sollen zu handlungs-
fähigen, politisch mündigen Subjekten werden. Sie sollen ein 
Sensorium für politische Fragen entwickeln und sich politisch 
engagieren können. Wer sich als handlungsfähig und als Teil 
der Gemeinschaft versteht, der ist an der Mitgestaltung die-
ser Gemeinschaft interessiert. Dieser positive Zusammenhang 
zwischen dem Gefühl der Verantwortlichkeit, dem politischen 
Interesse und der verstärkten Bereitschaft zur Partizipation 
ist seit langem auch wissenschaftlich belegt und besteht im 
Erwachsenenalter fort (Flanagan et al., 1999, 2004; Hart et al., 
2007; McFarland & Thomas, 2006). Wer sich gesellschaftlich 
unbeteiligt, abgewiesen oder ausgeschlossen fühlt, der ist we-
niger Willens, sich für die Gestaltung und Verbesserung der Ge-
meinschaft einzusetzen – oder höchstens gegen sie. Dies gilt 
für alle Jugendlichen, egal ob mit oder ohne familiäre Migrati-
onsgeschichte, ob mit oder ohne Schweizer Pass. Ohne positive 
Anerkennungserfahrungen entsteht kein Zugehörigkeitsgefühl, 
ohne Zugehörigkeitsgefühl keine Verantwortungsbereitschaft 
für ein Kollektiv und ohne Verantwortungsbereitschaft auch 
kein Wille und Interesse an politischer Teilhabe und solidari-
schem Handeln.

Zugehörigkeit durch Anerkennung

Ob Menschen sich in einem Kollektiv anerkannt fühlen, hat so-
wohl mit der Fremd- wie auch mit der Selbstwahrnehmung zu 
tun. Der Erziehungswissenschaftler Paul Mecheril spricht von 
alltäglichen Zugehörigkeitserfahrungen, welche ein «Wir» eröff-
nen oder verunmöglichen. In diesen Erfahrungen vergewissern 
wir uns, und es wird uns versichert, wo wir dazugehören (kön-
nen), wo nicht, und mit welchen Zuschreibungen diese Zuge-
hörigkeiten verbunden werden. Beispielsweise, wenn einem in 
Chur geborenen und aufgewachsenen Jungen, nennen wir ihn 
Goran, aufgrund seiner Haare, seiner Hautfarbe, seines Na-
mens oder seiner Art zu sprechen immer mal wieder die Frage 
nach der «ursprünglichen Herkunft» gestellt wird. Oder wenn 
seiner besten Freundin Ladina, auch in Chur geboren und aufge-
wachsen, aufgrund ihrer Haare, ihrer Hautfarbe, ihres Namens 
und ihrer Art zu sprechen überhaupt nie die Frage nach der 
«ursprünglichen» Herkunft gestellt wird. Mit diesen und vielen 
anderen alltäglichen Zugehörigkeitserfahrungen erleben und 
verinnerlichen Goran und Ladina die gesellschaftlichen Grenz-
ziehungen für Zugehörigkeiten zu unterschiedlichen Kollektiven 
(Schulklasse, Stadt, Schweizer*innnen, Ausländer*innen, Ein-
heimische, Fremde, mit Migrationshintergrund, Arbeitermilieu, 
Akademikerfamilie und noch viele weitere Kategorien).

Solche Erfahrungen tragen dazu bei, dass jeder Mensch sich 
im Kopf eine Landkarte der geltenden Zugehörigkeitsordnun-
gen zusammenstellt, in welcher auch die eigene Zugehörigkeit 
verortet ist. Es handelt sich dabei um subtile Erfahrungen, die 
uns erstens aufzeigen, welchen Kollektiven wir zugerechnet 
werden. Und zweitens vor Augen führen, welche kulturellen 

Zuschreibungen mit diesen Kollektiven verbunden werden. Die 
Krux bei der Sache ist: Die Zuschreibungen der anderen entfal-
ten immer auch eine Wirkung auf Goran, auf Ladina, auf uns alle. 
Jede Identitätskonstruktion basiert stark auf Rückmeldungen, 
auf den Formen der Anerkennung oder Nichtanerkennung, mit 
welchen wir konfrontiert werden. 

Betrachtungen durch die «Politik-Brille» 

Am Zentrum Politische Bildung und Geschichtsdidaktik in Aarau 
wurde 2012 das didaktische Modell der «Politik-Brille» entwi-
ckelt (vgl. Ziegler et al.). Anhand dieser Betrachtungsweise ler-
nen Schülerinnen und Schüler Alltagsphänomene wie beispiels-
weise Fussball (vgl. POLIS Nr. 5) oder Mode (vgl. POLIS Nr. 7) aus 
einer politischen Perspektive zu analysieren. Sie setzen sich 
sozusagen eine Brille auf, mit welcher sie den Untersuchungs-
gegenstand entlang der Basiskonzepte der Politischen Bildung 
befragen (Sander 2007). Unter Basiskonzepten versteht man in 
der aktuellen Literatur das Konzept der Macht, des Rechts, des 
Gemeinwohls, des politischen Systems, der Öffentlichkeit und 
der Knappheit (vgl. Ebd.). 

Dass wir in einer Migrationsgesellschaft leben, ist eine Realität. 
Viele Fragen bezüglich des Zusammenlebens sind allerdings 
offen oder führen in der heutigen Form zu Ausgrenzung, ge-
sellschaftlicher Segregation und Entsolidarisierungen. Des-
halb liegt es auf der Hand, das Phänomen der «Migrationsge-
sellschaft Schweiz» mit Schülerinnen und Schülern unter die 
Lupe zu nehmen. Die Redaktion des vorliegenden POLIS hat 
hierzu exemplarisch die Migrationserfahrung, das Ankommen 
und Leben von Menschen aus dem postjugoslawischen Raum 
porträtiert. Ziel der Politischen Bildung muss es sein, diese viel-
schichtigen Migrationsrealitäten aus einer politischen Pers-
pektive zu erkennen und zu verstehen. Übersetzt in das didak-
tische Modell der «Politik-Brille» bedeutet dies, die Realitäten 
hinsichtlich der Machtverhältnisse, der rechtlichen Realitäten, 
des Gemeinwohls, des politischen Systems, der diskursiven Öf-
fentlichkeit und hinsichtlich der Ressourcenfrage zu erkennen 
und zu verstehen (vgl. «Politik-Brille» in Ziegler et al. 2012). Das 
POLIS «Schweićer Heimat» soll für diese Betrachtungsweisen 
exemplarisch einen Grundstein legen und zum Nachdenken 
über Fragen der politischen, sozialen und kulturellen Anerken-
nung von Menschen anregen.

LITERATUR

Flanagan, Connie et al. (1999).  
Adolescents and the «social contract»: 
Developmental roots of citizenship in 
seven countries. In M. Yates &  J. Youniss 
(Eds.), Roots of civic identity. Inter
national perspectives on community 
service and activism in youth  
(pp. 135–155). Cambridge, MA:  
Cambridge University Press.

Hart, Daniel et al. (2007). High School 
Community Service as a Predictor  
of Adult Voting and Volunteering. 
American Educational Research Journal, 
44 (1), pp. 197–219.

Sander, Wolfgang (2007).  
Politik entdecken – Freiheit leben.  
Schwalbach / Ts. 2007.

McFarland, Daniel A., Reuben Thomas J. 
(2006). Bowling Young: How Youth  
Voluntary Associations Influence Adult 
Political Participation. American Socio-
logical Review, 71 (3), pp. 401–425.

Ziegler, Béatrice et al. (2012):  
Handreichung Politische Bildung. 
Downloadbar unter: www.politischebil-
dung.ch / system / files / downloads /  
politische_bildung_handreichung.pdf



10

«MEINE LEHRER 
WAREN 

MEIN GLÜCK»

Identitäts- und Mutgeschichten von Buchs bis Guča Gora

Claudia Schneider und Vera Sperisen
Fotografin Interview: Vera Sperisen

Ivica Petrušić im Porträt – mit Geschichten über seine Jugend in Buchs,  
seine Musik, die Jugendarbeit und die bosnische Diaspora in der Schweiz. 



11

«Ich riet den Jugendlichen, bei der Lehrstelle zuerst anzurufen, dann vorbeizugehen, damit sie die Jugendlichen auch sehen. Beim 
Telefonieren sollen sie versuchen, möglichst lange ihren Namen nicht zu sagen.» Ivica Petrušić

1991 sind Sie als Teenager in die Schweiz  
immigriert. Welches Bild hatten Sie damals  
von der Schweiz? 

Mein Vater arbeitete als Saisonnier damals in der Schweiz 
und ich konnte ihn in den 1980er-Jahren bereits ein paar 
Mal besuchen. Aus dieser Zeit hatte ich ein zurückhal-
tendes Bild von der Schweiz. Sie war für mich damals 
überhaupt nicht der Ort, wo ich hin wollte. Das hatte wohl 
weniger mit der Schweiz, als vielmehr mit der Tatsache zu 
tun, dass ich als 14-Jähriger aus meinem Leben in Bosnien 
herausgerissen wurde. Ich war in Bosnien glücklich, hat-
te viele Kollegen. Ich erinnere mich, wie schwierig es für 
meine Eltern war, mich zu überzeugen, mit in die Schweiz 
zu kommen. Schliesslich einigten wir uns auf einen Deal: 
Wenn es mir nach einem Jahr hier nicht gefällt, kehre ich 
zurück nach Bosnien, lebe bei meiner Grossmutter und 
schliesse dort die Schule ab. 

Wie war das erste Jahr?
Es war schwierig. Die fremde Sprache war das eine, 
aber dann wurden bei mir als Teenager auf einmal auch 
Mädels aktuell. Ich kannte die Codes nicht und hatte 

Mühe, irgendwo Anschluss zu finden. Gleichzeitig fing 
in Bosnien der Krieg an. Es war schnell klar, dass eine 
Rückkehr nun nicht mehr in Frage kam. Ein Jahr später, 
1993, zerstörte der Krieg unser ganzes Dorf und vertrieb 
die restlichen Menschen. Das war der Moment, in wel-
chem ich mich für die Schweiz entschied. Ich erkannte, 
dass es mein Bosnien und mein Jugoslawien nicht mehr 
gibt. Und dass ich jetzt entweder im Jammertal versinke 
oder versuche, mich hier Zuhause zu fühlen. Der Krieg 
hat meinen Integrationsprozess hier in der Schweiz stark 
beeinflusst. Das kommt mir immer wieder in den Sinn. 

Welche Rolle spielte die Schule in dieser Zeit? 
Neben den eigenen Voraussetzungen und Veranlagun-
gen sind ja immer auch andere Faktoren wichtig für die 
Anerkennung. Vor allem das System, in das man hinein-
kommt, muss begreifen, um was es bei diesem bestimm-
ten Menschen geht. Ich hatte grosses Glück mit mei-
nen beiden Lehrern. In Bosnien war ich einer der besten 
Schüler. Hier wurde ich ein Jahr zurückgestuft und be-
suchte zuerst die Real. Bis mein Lehrer nach ein paar 
Monaten begriff, dass ich unterfordert war. In der Sek 

Identitäts- und Mutgeschichten von Buchs bis Guča Gora



12

hatte ich nochmals Glück. Mein neuer Lehrer war alles 
andere als ein klassischer Lehrer. Er unterrichtete uns mit 
erweiterten Lernformen. Wir haben Prüfungen geschrie-
ben, wann wir wollten. Wir haben gelernt, was wir wollten. 
Wir durften unseren Wochenplan selber machen. Er hat 
in Projekten gearbeitet und das halbe Schulhaus umge-
stellt. Das ist bei mir extrem gut angekommen. 

Was gab Ihnen in der Freizeit Anerkennung?
Dieser Lehrer war auch Trainer des Handballclubs Suhr 
Aarau und hatte ein eigenes Musikstudio. Er hat mich 
im Basketball gefördert, ich konnte bis in die Schwei-
zer Junioren-Nati aufsteigen – und das ohne Schweizer 
Pass. Mir wurden viele Türen geöffnet. Ich konnte Sport 
machen, mich musikalisch betätigen. Wir haben mit un-
serem Lehrer eine eigene Band gegründet, die «Kids Of 
Time», und 1995 sogar eine eigene CD herausgebracht. 
Alles, was mir Spass machte, konnte ich nun anpacken.

Die Musik begleitet Sie auch heute noch.  
Sie sind Sänger und Texter in der Zehner- 
Kombo «Šuma Čovjek» und machten mit  
dem Song «Swiss International Psalm»  
2011 auf sich aufmerksam. 

Das erste Projekt mit der Band «Šuma Čovjek» war un-
bewusst auch gleich Teil meines Wahlkampfes. Ich war 
damals im Grossrat und wollte in den Nationalrat gewählt 
werden. Wir interpretierten die Schweizerhymne neu und 
machten daraus eine serbokroatische Schweizerhymne 
und schenkten diesen «Swiss International Psalm» der 
Schweiz zum 1. August. 

Im Videoclip zum Song spielen Sie stark mit  
den Klischees der Schweiz und des Balkan.  
Warum? 

Klischees sind ein guter Aufhänger, um künstlerisch mit 
den unterschiedlichen Kulturen umzugehen. Wir kon-
frontieren die Leute damit gerne. Dabei gibt es Reak-
tionen wie: «Das stimmt doch so gar nicht mehr!» oder 
«Die sind ja viel weiter!». Gleichzeitig arbeitet aber auch 
die Politik stark mit diesen Klischees. Die SVP hat in den 
1990er-Jahren die Deutungshoheit übernommen, wenn 
es darum geht, den klassischen Schweizer zu definieren. 

2003 liessen Sie sich einbürgern. Begegnen  
Sie den gängigen Klischees gegenüber dem  
Balkan trotzdem noch?

Ich bin in meinem Freundeskreis immer noch der «Jugo», 
der im Sommer für das Spanferkel zuständig ist. Und der 
Schnaps muss auch von mir sein (lacht). Für mich ist das 
okay. Es ist ja auch nach wie vor ein Teil von mir. Man ist 
einfach spielerischer unterwegs und weiss, wann es als 
Witz gemeint ist. Der bosnische Witz, um noch bei den 
Klischees zu bleiben, ist übrigens ein extrem schwarzer 
Humor. Alle machen sich über uns lustig. Im Jugoslawien-
kontext sind wir so richtig die Doofen, die Hinterwäldler. 
Mir ist es extrem wohl in der Rolle, in welcher man sich 
selbst nicht zu ernst nimmt.

Wie gehen die Jugendlichen mit den  
Klischees um? 

Das Interessante ist, dass die Jugendlichen viele Kli-
schees übernehmen und weiterentwickeln. Sie katego-
risieren sich gegenseitig: «Was bist denn du jetzt für ei-
ner?» Es gibt die Ausländer – jene aus dem Balkan bis 
runter nach Afrika. Und dann die Schweizer: Die Norma-
len, die Ausländer cool finden, dann die Papierlischwei-
zer und schliesslich die Eidgenossen. Als Jugendarbeiter 
war es für mich eine echte Motivation, zusammen mit 
den Jugendlichen gegen diese Klischees anzukämpfen. 

Wie schafft man das?
Wir haben darauf hingearbeitet ihnen zu vermitteln, wie 
wertvoll sie sind in dieser Vielfalt. Sie sollen sich nicht 
für das eine oder andere entscheiden müssen. Ich sagte 
ihnen: «Diese Vielfalt ist ein Vorteil für euch. Lasst euch 
nicht in eine Schublade stecken.» Was natürlich gerade 
in der Identitätssuche schwierig ist. Da wünscht man sich 
ja manchmal Vieles. Heute ist man Hip-Hopper, morgen 
ist man Skater. Neben diesem Hin- und Hergerissen-
sein kommt zusätzlich dazu noch die Geschichte mit der 
Identität, mit Nationalitäten und Kulturen. Da passieren 
grosse Identitätsgeschichten.

Zum Beispiel?
Zum Beispiel bei der Lehrstellensuche. Die Jugendlichen 
fangen dann selber an, sich zu verleugnen: «Jetzt habe 
ich so einen beschissenen Namen und muss damit eine 
Lehrstelle finden.» Mit diesen Voraussetzungen haben 
wir versucht, zu arbeiten. Das war die Realität. Ich riet 
den Jugendlichen, bei der Lehrstelle zuerst anzurufen, 
dann vorbeizugehen, damit sie die Jugendlichen auch 
sehen. Beim Telefonieren sollen sie versuchen, möglichst 
lange ihren Namen nicht zu sagen. Ich finde das furcht-
bar, ihnen solche Tipps geben zu müssen. Gleichzeitig 
will ich auch nicht, dass man zu schnell von etwas sehr 
Äusserlichem wie dem Namen abgelenkt wird. Das war 
mein individueller Ansatz. Egal, was politisch passiert: 
Am Schluss geht es um diese jungen Menschen und ge-
meinsam mit ihnen wollen wir einen Weg für sie finden. 
 

Wie wichtig ist es Ihnen, den Jugendlichen  
Möglichkeiten aufzuzeigen, wie sie sich  
politisch engagieren könnten?

Weniger wichtig. Ich selber hatte während meiner Ju-
gendzeit im Jugendtreff in Buchs oder in Aarau im Flös-
serplatz meine eigenen Vorbilder, das waren aber keine 
Politiker, sondern es war DJ Bobo, der damals so langsam 
am Aufkommen war. Auch mein Lehrer hat mir die Mög-
lichkeit, sich politisch zu engagieren, nie bewusst vermit-
telt. Er gab mir vielmehr mit, dass ich meine Ideen umset-
zen soll. Als Jugendarbeiter trifft man immer wieder auf 
kleine Momente, die einem ermöglichen, dass sich die 
Jugendlichen selber erfahren. Diese Momente der An-
erkennung sind viel wichtiger als das politische Engage-
ment zu vermitteln. Das steht für mich auch heute noch 
im Zentrum. Und wenn die Jugendlichen das Bedürfnis 

Identitäts- und Mutgeschichten von Buchs bis Guča Gora



13

haben, in ihrer Gemeinde etwas zu realisieren, dann bit-
te ich die Gemeinden jeweils, ihnen keine Steine in den 
Weg zu legen. Die Formulare einfacher zu gestalten. Es 
einfach geschehen zu lassen. Vor der Jugend muss man 
nicht Angst haben. Und wenn die Jugendlichen dann ein 
positives Erlebnis haben, hat man sehr viel erreicht – und 
dies ist der zentrale Aspekt, der hilft, dass sie sich später 
eventuell politisch engagieren. 

Mit dem Projekt i-platform.ch schlagen Sie eine 
Brücke zwischen Bosnien und der Schweiz. 

Ich habe hier vor langer Zeit mit ein paar Menschen, 
die aus Kroatien und Bosnien stammen, einen Basket-
ball- und einen Kulturverein gegründet. Der Kulturverein 
heisst Guča Gora, wie das bosnische Dorf, aus dem ich 
komme. Wir haben einen Schrebergarten in Buchs zu 
unserer zentralen Lokalität gemacht. Wir organisieren 
Turniere und Kulturabende und finanzieren so den lo-
kalen Fussball- und Folkloreverein vor Ort in Guča Gora. 
Der Fussballverein ist dort übrigens der einzige Verein, in 
welchem Bosniaken und Kroaten zusammen etwas ma-
chen. Zwanzig Jahre nach dem Krieg ist so vieles im All-
tag, wie zum Beispiel die Schulen, immer noch getrennt. 
Ein Schulkollege aus meiner Jugendzeit in Bosnien trai-
niert nun die Junioren in diesem Fussballverein. 
Durch das Projekt i-platform wird die bosnische Diaspora 
in der Schweiz motiviert, sich für die Entwicklung ihres 
Herkunftslandes zu engagieren. In erster Linie geht es 
uns auch darum, dem Land wirtschaftlich auf die Beine 
zu helfen, mit dem Knowhow und den Ressourcen der 
ausgewanderten Bevölkerung. Es entstehen verschie-
dene kleine Kooperationen und KMUs, die Arbeitsplätze 
schaffen, aber auch Momente, die ganz banale alltägliche 
Begegnungen ermöglichen. Da ist auf sehr vielen Ebenen 
Gutes am Entstehen, richtige Mutgeschichten. Ich glau-
be, der Zeitpunkt ist langsam gekommen und die Distanz 
zu dem alten Bosnien ist da, um etwas Neues zu entwi-
ckeln. Es braucht solche Übungsfelder für kleine Pro-
jekte, die nicht gleich Identitätsdiskussionen lostreten. 

Wie geht es der bosnischen Diaspora hier  
in der Schweiz?

Ich erlebe eine grosse Enttäuschung innerhalb der 
Diaspora. Das Gemeinschaftliche ging verloren und die 
Leute haben sich zurückgezogen. Früher gab es hier in 
Aarau in der Industriestrasse einen jugoslawischen Klub, 
mein Vater war dort häufig der Gastgeber und machte 
Cevapcici. Man könnte auch sagen, wir haben uns durch 
das Zurückziehen gut angepasst, integriert (lacht). Aber 
ich bin mir nicht sicher, ob dieses Sich-Zurückziehen für 
die Schweiz ein Gewinn ist. Wäre es nicht besser ge-
wesen, wir hätten uns ein bisschen mehr gewehrt und 
mehr geweigert?

Welchen Bezug haben die Jugendlichen der  
Diaspora zum Balkan?

Sie sehen den Balkan wieder als etwas Gemeinsames. Sie 
besuchen diese Ethno-Clubs, in welchen irgendwelche 

Divas und durchtrainierte Sänger aus dem Balkan einge-
laden werden. Es wird zu «Turbofolk» getanzt. Den Jun-
gen ist es nicht mehr so wichtig, zu betonen, aus wel-
chem Teil des Balkans sie kommen. Das gefällt mir. Sie 
suchen im «Balkan-Sein» wieder das Gemeinsame, los-
gelöst vom Nationalistischen. Als Musiker finde ich es 
natürlich schade, dass es mit dem technounterlegten 
Folk-Beat passiert (lacht).

Identitäts- und Mutgeschichten von Buchs bis Guča Gora

IVICA PETRUŠIĆ

Ivica Petrušić ist Sozialarbeiter FH, 
diplomierter Jugendarbeiter und Ge-
schäftsführer bei okaj zürich – Kantonale 
Kinder- und Jugendförderung. Er ist Vize-
präsident des DOJ (Dachverband offene 
Kinder- und Jugendarbeit Schweiz), Vor-
standsmitglied bei i-platform, Mitglied 
der Migrationskommission des Kantons 
Aargau und Sänger und Texter in den bei-
den Bands «Šuma Čovjek» und «Extrem 
Bosnian Blues Band». 

 I-PLATFORM.CH

Die i-platform.ch ist eine Initiative zur Zu-
sammenarbeit und Entwicklung Bosnien 
und Herzegowinas. Das «i» bedeutet auf 
Bosnisch «und» und steht für das Ver-
bindende. Das Projekt hat zum Ziel, die 
Zusammenarbeit zwischen der Schweiz 
und Bosnien und Herzegowina aufzubau-
en und zu pflegen. Es wird von der Direkti-
on für Entwicklung und Zusammenarbeit 
(DEZA) unterstützt. 



Wieviel Heimat 
brauchen Sie?

🌵🌵🌵🌵🌵🌵

# " 

Polis



15

WIE 
TRAUMAUSLÄNDER 

ZUM 
FEINDBILD JUGO 

WURDEN

Plötzlich war von jungen herumlungernden und pöbelnden Männern die Rede,  
die schlecht integriert, ohne Ausbildung, frustriert, kriminell und gewaltbereit  
seien. Ihre Herkunft: «Das Pulverfass Balkan». Zeitgleich mit dem Ausbruch der 
Bürgerkriege und dem Zerfall Jugoslawiens begann auch die Stigmatisierung  
der jugoslawischen Bevölkerung in der Schweiz. Galt die Bevölkerungsgruppe in 
der öffentlichen Wahrnehmung bis zu diesem Zeitpunkt als «unproblematisch», 
kippte dieses Bild, als Medien und Politik für ihre Analysen zu den Ursachen der 
Bürgerkriege auf kulturalistische Klischees zurückgriffen.

Wahrnehmungswandel der jugoslawischen Migrationsbevölkerung

Thomas Bürgisser



16

In der Wahrnehmung der Menschen in der Schweiz, die 
aus dem ehemaligen Jugoslawien stammen, vollzog sich 
ab 1990 ein krasser Imageverlust. In ihrem Selbstbild 
waren sie von einst gern gesehenen «Bilderbuch- und 
Traumausländern» zur «unbeliebtesten Bevölkerungs-
gruppe der Schweiz», zum «Feindbild Jugo» gewor-
den. Heute leben über 300’000 Staatsbürgerinnen und 
Staatsbürger aus Nachfolgestaaten Jugoslawiens in der 
Schweiz. Bosnier, Kosovarinnen, Kroaten, Makedonier-
innen, Montenegriner, Serbinnen und Slowenen stellen 
mit fast zwanzig Prozent die grösste Gruppe der aus-
ländischen Bevölkerung. Dazu kommen Zehntausende 
ehemalige Migrantinnen und Migranten, die im Laufe 
der Jahre das Schweizer Bürgerrecht erworben haben. 
Statistisch gesehen hat einer von zwanzig Menschen, 
denen wir tagtäglich begegnen, seine familiären Wur-
zeln im ehemaligen Jugoslawien. Wie kamen sie in die 
Schweiz und wie vollzog sich dieser bedeutungsvolle 
Wahrnehmungswandel ihnen gegenüber?

Liberales Ausreiseregime als Katalysator

Neben einer kleinen Zahl politischer Flüchtlinge han-
delt es sich bei der jugoslawischen Bevölkerung in der 
Schweiz im ersten Nachkriegsjahrzehnt vorwiegend um 
eine Elitenmigration. So beschäftigte etwa der Elektro-
technik-Konzern Brown, Boveri & Cie. in Baden ab den 
1950er-Jahren Hunderte von Ingenieuren und Techni-
kern aus Jugoslawien. In den 1960er-Jahren bekundeten 
Schweizer Unternehmen zunehmend Mühe, im traditio-
nellen Rekrutierungsland Italien Arbeitskräfte anwerben 
zu können. Die virulente, gegen italienische Gastarbeiter 
gerichtete «Überfremdungsdebatte» liess die Behörden 
ihr Augenmerk auf neue Rekrutierungsgebiete richten. 

Jugoslawien unterhielt als einziger kommunistischer 
Staat ein liberales Ausreiseregime für seine Bürgerin-
nen und Bürger. Radikale Wirtschaftsreformen hatten 
zur Entlassung Hunderttausender Arbeiterinnen und 
Arbeiter geführt, die der Staat nun zur «temporären 
Beschäftigung» an das westliche Ausland vermitteln 
wollte. Schweizerischerseits zeigte man sich zu Be-
ginn der 1960er-Jahre überzeugt, die jugoslawischen 
Gastarbeitenden würden sich «leicht an unsere Sitten 
und Gebräuche sowie unsere Arbeitsbedingungen an-
passen» können.

Die Zuwanderung aus Jugoslawien erfuhr ab 1962 einen 
markanten Anstieg. Als erstes begann im Frühjahr 1964 
der Schweizerische Bauernverband mit Kollektivrekru-
tierungen von Gastarbeitern aus Jugoslawien, das bis 
in die 1990er-Jahre hinein das wichtigste Herkunftsland 
von Arbeitskräften für die Schweizer Landwirtschaft blei-
ben sollte. Bald darauf folgten Anwerbeaktionen ande-
rer Branchenverbände, etwa des Verbands Schweizer
ischer Krankenanstalten oder des Hotelier-Vereins. Die 
grössten Kontingente rekrutierte ab 1970 das Bauge-
werbe. Zahlreiche jugoslawische Gastarbeiterinnen und 
Gastarbeiter kamen nun als «unqualifizierte Arbeitskräf-
te» in die Schweiz und unterlagen dem Saisonnierstatut. 
Oftmals rekrutierten Schweizer Arbeitgeber «schwarz», 
unter Umgehung der jugoslawischen Behörden, denen 
eine Vermittlungsgebühr hätte bezahlt werden müssen. 
Viele kamen deshalb mehrere Saisons hintereinander 
oder vermittelten Stellen an Freunde und Verwandte, 
wodurch sich zahlreiche personelle und institutionelle 
Netzwerke bildeten.

Diese Jugoslawinnen und Jugoslawen kamen aus un-
terschiedlichen Regionen des sozialistischen Vielvöl-
kerstaates. Fachleute und Akademiker (darunter viele 
Ärztinnen und Ärzte), die nach wie vor die Hälfte der 
Migrationsbevölkerung ausmachten, stammten vor-
wiegend aus den entwickelten nördlichen Landesteilen 
wie Slowenien, Kroatien oder Nordserbien. Die unqualifi-
zierten saisonalen Arbeitskräfte wurden dagegen in den 
strukturschwachen Gebieten Zentralserbiens, Kosovos 
und Makedoniens rekrutiert. Nach Nationalität wurde 
damals nicht unterschieden, in der Schweiz waren sie 
alle «Jugoslawen». Gerade mit den Gastarbeitern aus 
den sehr ländlichen, traditionellen und oft muslimisch ge-
prägten Gebieten im Süden konnte es schon mal zu Ver-
ständigungsschwierigkeiten, kulturellen Missverständ-
nissen und anderen Problemen kommen. Im Allgemeinen 
waren aber die Urteile von Behörden und Arbeitgebern 
durchwegs positiv. Die Jugoslawen seien in der Regel 
bereit und fähig, «rasch eine unserer Sprachen zu ler-
nen», sie würden «wertvolle Arbeit» leisten und «weni-
ger Sorgen» verursachen, «als z. B. die viel zahlreicheren 
und uns fremderen Angehörigen einiger Mittelmeerlän-
der», schrieb 1970 etwa der schweizerische Botschafter 
in Belgrad nach Bern. Mehr als zwei Drittel von ihnen wa-
ren Erwerbstätige, in der Mehrheit wohnten ihre Familien 
weiterhin in Jugoslawien.

Wahrnehmungswandel der jugoslawischen Migrationsbevölkerung

Neben einer kleinen Zahl politi-
scher Flüchtlinge handelt es sich 
bei der jugoslawischen Bevölke
rung in der Schweiz im ersten 
Nachkriegsjahrzehnt vorwiegend 
um eine Elitenmigration. 



17

Wahrnehmungswandel der jugoslawischen Migrationsbevölkerung

Erste politische Spannungen

Der verhältnismässig kleine «Grundstock» von (je nach 
Jahreszeit) zwischen 20’000 und 40’000 jugoslawi-
schen Gastarbeiterinnen und Gastarbeitern erreichte die 
Schweiz just auf dem Höhepunkt der Überfremdungs-
debatte im Rahmen der «Schwarzenbach-Initiative». Im 
Laufe der 1970er-Jahre versuchten die Schweizer Behör-
den deshalb – und auch unter dem Eindruck der durch die 
Ölkrise hervorgerufenen Rezession – die ausländische 
Wohnbevölkerung zu reduzieren. Gleichzeitig genehmig-
ten sie bei der Kontingentvergabe gewissen Branchen 
immer wieder grosszügige Ausnahmebewilligungen. 
So stieg die Zahl jugoslawischer Arbeitskräfte bis in die 
1980er-Jahre weiterhin kontinuierlich an. Die meisten von 
ihnen blieben mit ihrer Heimat eng verknüpft. Während 
einem Grossteil des Jahres arbeiteten die Eltern in der 
Schweiz, die Kinder blieben zu Hause bei den Gross
eltern. Einen intimen literarischen Einblick in eine jugo-
slawische Gastarbeiter-Familiengeschichte bietet die 
aus der nordserbischen Vojvodina stammende Autorin 
Melinda Nadj Abonji mit ihrem autobiographisch inspi-
rierten, preisgekrönten Roman «Tauben fliegen auf». 

Zu Beginn der 1980er-Jahre traten die wirtschaftlichen 
Probleme Jugoslawiens verstärkt an die Oberfläche und 
es kam, angefangen im Kosovo, vermehrt zu politischen 
Spannungen und Konflikten. Viele Saisonniers hatten mit 
der Zeit eine Jahresbewilligung und später das Nieder-
lassungsrecht erhalten. Als ihre Perspektiven auf eine 
Rückkehr in die Heimat schwanden, machten sie vom 
Recht des Familiennachzugs Gebrauch. Zwischen 1980 
und 1990 verdreifachte sich durch diese Kettenmigration 
die jugoslawische Wohnbevölkerung von rund 60’000 auf 
über 170’000. Kinder und Ehepartner der Gastarbeiten-
den mussten sich unvorbereitet an eine sprachlich und 
kulturell teilweise fremde Umgebung anpassen. Anstatt 
wie bisher die Schweizer Löhne in die Heimat zu überwei-
sen, mussten die Migrantinnen und Migranten mit ihren 
zumeist bescheidenen Einkünften die vergleichsweise 
sehr hohen Lebenshaltungskosten für eine ganze Fa-
milie bestreiten. Besonders für traditionell kinderreiche 
albanische Grossfamilien bedeutete dies eine grosse 
ökonomische Belastung.

Steigende Sichtbarkeit innerhalb der  
Gesamtgesellschaft

Zwischen dem Ausbruch des Bürgerkriegs in Kroatien 
1991, später in Bosnien bis zur Kosovokrise 1999 stieg die 
Zahl der «Ex-Jugoslawen», wie sie nun genannt wurden, 
noch einmal auf fast 400’000 an – darunter Zehntausen-
de oft schwer traumatisierte Flüchtlinge. Die rasche Be-
völkerungszunahme, aber auch die intensive öffentliche 
Auseinandersetzung mit dem Bürgerkrieg in Jugoslawien 
steigerte die Sichtbarkeit dieser Migrationsgruppe inner-
halb der Gesamtgesellschaft. Im Kalten Krieg war man 
dem föderalistisch organisierten jugoslawischen Staat, 

Die Jugoslawen seien in der Regel 
bereit und fähig, «rasch eine un
serer Sprachen zu lernen», sie wür-
den «wertvolle Arbeit» leisten  
und «weniger Sorgen» verursachen, 
«als z. B. die viel zahlreicheren und 
uns fremderen Angehörigen einiger 
Mittelmeerländer», schrieb 1970 
der schweizerische Botschafter in 
Belgrad nach Bern.



18

der mit seinem vergleichsweise liberalen Wirtschafts-
system und seiner «blockfreien» Aussenpolitik, ähnlich 
wie die neutrale Schweiz, einen unabhängigen Weg be-
schritt, durchaus mit Sympathie begegnet. Jugoslawien 
war der wichtigste Handelspartner der Schweiz in Osteu-
ropa. Politisch arbeitete man auf verschiedenen Ebenen 
derart einmütig zusammen, wie es mit keinem anderen 
sozialistischen Staat vorstellbar gewesen wäre. Zudem 
war die jugoslawische Adriaküste lange Zeit für Hundert-
tausende Schweizerinnen und Schweizer eine beliebte 
Feriendestination. Nun jedoch griffen Medien und Politik 
oft auf platte kulturalistische Klischees zurück, um den 
gewaltsamen Zerfall Jugoslawiens zu erklären. Die Ana-
lyse der komplexen Ursachen blieb zumeist aus. Nicht 
nur in der Schweiz diente etwa die Erklärung, irrationale 
Gewalt sei eben «schon immer» ein Teil «des Balkans» 
gewesen, als bequemes Vorurteil.

Weit über die fremdenfeindlichen Kampagnen rechts-
extremer Parteien hinaus wurden solche stereotypen 
Vorstellungen in den 1990ern pauschal auch auf die Ge-
samtheit der Migrationsbevölkerung aus dem ehemali-
gen Jugoslawien projiziert. Bis heute beeinflussen die-
se Vorurteile den migrationspolitischen Diskurs. Über 
«Jugos», «Ićs», «Shipis» oder «Leute vom Balkan» werden 
auch Stellvertreterdebatten zu Themen wie Jugendge-
walt, Arbeitslosigkeit oder Missbrauch der Sozialwerke 
geführt. Fast zwei Jahrzehnte nach dem Ende der krie-
gerischen Auseinandersetzungen im ehemaligen Jugo
slawien scheinen sie zeitweise etwas aus der Schusslinie 
der Problemdebatten über Migration geraten zu sein. 
Stattdessen rückten seither neue Gruppierungen in den 
Fokus der Medien. Die schiere Zahl von Menschen aus 
dem ehemaligen Jugoslawien und die Dauer ihres Auf-
enthalts in der Schweiz lassen mutmassen, dass sich mit 
der Zeit eine Normalisierung in Bezug auf die Wahrneh-
mung durch die Mehrheitsbevölkerung einstellen wird, 
ähnlich wie dies bei den Zuwanderinnen und Zuwande-
rern aus Italien der Fall war. 

In der Öffentlichkeit besonders sichtbar ist etwa das zu-
meist positiv besetzte Feld des Sports: Im Achtelfinalspiel 
gegen Polen standen an der EM-Endrunde in Frankreich 
2016 für die von Vladimir Petković trainierte Schweizer 
Fussballnationalmannschaft ganze sechs Spieler mit 
«ex-jugoslawischem Migrationshintergrund» in der Start
aufstellung – darunter Torschütze Xherdan Shaqiri. Da-
rüber, ob und wie weit durch den Einsatz der Schweizer 
«Balkankicker» auf dem Fussballfeld auch das vielfache 
Engagement ihrer ehemaligen Landsleute in Wirtschaft, 
Gesellschaft, Wissenschaft, Politik und Kultur eine ver-
mehrte Würdigung erfährt und erfahren wird, kann nur 
spekuliert werden. Jedenfalls müssen Fälle einer «erfolg-
reichen Integration» von Menschen aus dem ehemaligen 
Jugoslawien offenbar weiterhin explizit hervorgehoben 
werden. Auch «Jugos» zweiter und dritter Generation, die 
schon lange Schweizerinnen und Schweizer geworden 
sind, drohen heute noch auf Grund ihrer Herkunft stig-
matisiert und «in denselben Topf» geworfen zu werden.

WAHLVERWANDTSCHAFT  
ZWEIER SONDERFÄLLE IM  

KALTEN KRIEG. SCHWEIZERISCHE  
PERSPEKTIVEN AUF  

DAS SOZIALISTISCHE  
JUGOSLAWIEN 1943–1991 

Die Dissertation von Thomas Bürgisser 
gibt erstmals einen umfassenden Über-
blick über die Beziehungen der Schweiz 
zum sozialistischen Jugoslawien aus 
Sicht schweizerischer Akteure aus Poli-
tik, Journalismus, Wissenschaft und Wirt-
schaft. Die Studie beschreibt eine heute 
kaum mehr bekannte, äusserst vielfältige 
Verflechtungsgeschichte. Das Buch kann 
unter www.dodis.ch / q8 gratis als PDF, für 
iPad und e-Reader heruntergeladen oder 
als Print-on-Demand bestellt werden.

Thomas Bürgisser: Wahlverwandtschaft 
zweier Sonderfälle im Kalten Krieg. 
Schweizerische Perspektiven auf das 
sozialistische Jugoslawien 1943–1991 
(=Quaderni di Dodis 8). Bern 2017.

Dieser Artikel erschien 2013 erstmals 
im Tangram 31 und wurde für das POLIS 
überarbeitet und gekürzt.

Wahrnehmungswandel der jugoslawischen Migrationsbevölkerung

Während einem Grossteil des  
Jahres arbeiteten die Eltern in  
der Schweiz, die Kinder blieben  
zu Hause bei den Grosseltern.

Thomas Bürgisser, Historiker und Journalist, ist 
Leiter Wissenschaftliche Kommunikation und 
Vermittlung beim Forschungsinstitut Diplo
matische Dokumente der Schweiz in Bern. 



 🧀🧀 

Was macht Sie heimatlos?
🦎🦎 

5 

Polis



20

«IM DURCHGANGS- 
HEIM WAR DIE HALBE  

WELT ZUHAUSE»

Die Soziologin Lejla Šukaj lebt im Berner Lorrainequartier, arbeitet in  
der Kulturförderung des Kantons und engagiert sich in der Programm
kommission des Literaturfestivals Literaare. Im Jahr 1993 flüchtete  
sie als 13-Jährige mit ihrer Familie aus Bosnien und Herzegowina in die 
Schweiz. An einem warmen Sommerabend unterhielt sich die POLIS-
Redaktorin Vera Sperisen mit Lejla Šukaj in der Brasserie Lorraine – eine 
Lieblingskneipe von Šukaj – über ihre Jugend zwischen Asylunterkunft 
und Gymnasium, zwischen familiären Schicksalsschlägen und nachbar-
schaftlicher Solidarität. Eine Geschichte über das Ankommen und  
Leben in der Schweiz.

Vera Sperisen

Lejla Šukaj



21

Wo gehöre ich dazu?

«Wo gehöre ich dazu? Diese Frage steht für Menschen 
wie mich immer im Raum. Wenn du in der Schweiz als 
Seconda zur Welt kommst, dann wird dir diese Frage 
von der Gesellschaft mitgeliefert. Und wenn du wie ich 
den Krieg erlebt hast, damals in Jugoslawien, wenn du 
erlebt hast, wie es dazu kam, dann wirst du mit dieser 
Frage immer wieder konfrontiert. Für mich begann al-
les im Sommer 1992. Ich war ein zwölfjähriges Kind und 
wusste nicht, was sich Zuhause politisch abspielte. Aber 
dennoch bemerkte ich, dass die Zugehörigkeit zu den 
«Ethnien» für meinen Alltag plötzlich wichtig wurde. Kurz 
zuvor hatten wir alle noch keine Ahnung, was das ist: 
«Ethnien». Aber auf einmal spielten diese Kategorien eine 
Rolle, genauso wie die Religion. Man sagte, «ah, das sind 
Muslime», und die Katholiken sind die Kroaten, die Or-
thodoxen, das sind die Serben. Alles wurde an die Reli-
gionszugehörigkeit und die Nationalität gekoppelt. Die 
Sprache wurde bewusst genutzt, um Unterschiede zu ak-
zentuieren. Die Nachrichtensprecher begannen Wörter 
anders auszusprechen. Beispielsweise betonten einige 
beim Wort Mlijeko (Milch) das lange «E», sie sagten Mleko 
– so wie man es in Serbien tut, um damit die serbische 
Zugehörigkeit zu unterstreichen. Auch unsere Namen 
wurden schlagartig wichtig, denn sie verrieten die reli-
giöse Zugehörigkeit, aber natürlich nicht zuverlässig. Es 
gab sehr viele Kinder, die aus gemischten Ehen stamm-
ten, und sowieso waren die wenigsten Menschen über-
haupt gläubig. Das war so, als ob es die Schweiz plötzlich 
nicht mehr gäbe und du nun Bernerin und reformiert bist, 
und als Luzernerin musst du katholisch sein. Als Kinder 
waren wir alle gleich – und nun wurden wir zu anderen.»

Fremde und eigene Soldaten

«All dies geschah in meiner kindlichen Wahrnehmung 
innerhalb eines Jahres. Es wurde sehr real. Immer mehr 
Kinder kamen einfach nicht mehr zur Schule, ihre Famili-
en verliessen unsere Stadt, der tobende Krieg in Kroatien 
war diesen Leuten eine Warnung. Andere, so wie meine 
Familie, waren bis zum Ausbruch des Krieges absolut 
überzeugt, dass «bei uns» so etwas nicht möglich ist. 
Mein Freundeskreis war stark durchmischt. Wir Kinder 
hatten aufgeschnappt, dass die gelebte «Brüderlich-
keit und Einheit», die zu Titos Zeiten propagiert wurde, 
zerbröckelte. Wir begannen zu grübeln: «Welche Kin-
der dürfen zusammen spielen, wenn wir nach Religionen 
getrennt werden? Welche Freunde bleiben mir noch? 
Darf ich meine besten Freundinnen weiterhin sehen?» Im 
Sommer 1992 kam die serbische Armee, hat Muslime und 
Katholiken vertrieben und teilweise auch umgebracht. 
Menschen wurden zusammengetrieben und in Lager 
gesteckt. Ich habe mit meiner Schwester Decken und 
Kleider dort hingebracht. Wenn Fremde der serbischen 
Armee beim Lager Wache standen, war es unmöglich, die 
Hilfsgüter abzugeben. Waren es Serben aus dem Städt-
chen, kannten sie uns und nahmen die Kleider entgegen. 
Die Zugehörigkeit zur lokalen Gemeinschaft spielte also 

auch eine Rolle. Die Situation verschlimmerte sich immer 
mehr, wir hörten von abscheulichen Foltergeschichten 
und sahen mit unseren Augen, wie Häuser angezündet, 
Menschen vor Panzer getrieben, gefoltert wurden. Immer 
mehr Leute gingen weg. Bekannte, Verwandte, Freun-
de und irgendwann auch wir. Die serbische Armee hat 
Busse organisiert und die Leute weggefahren. Ich kam 
mit meiner Familie in eine Stadt, in welcher die bosni-
sche Armee herrschte. Dies war für mich überraschend 
– und extrem beglückend: «Oh, das gibt es auch, es gibt 
auch ‹unsere Soldaten›.» Als Reaktion auf die serbische 
Aggression fing die bosnische Seite an, ein bosnisches 
Nationalbewusstsein zu propagieren. Wir sangen identi-
tätsbildende Lieder, aus voller Kehle, ich schrie sie förm-
lich. Ich entwickelte damals eine naiv-kindliche Liebe zu 
Bosnien. Nach all den Erfahrungen in meiner Heimatstadt 
fühlte ich mich angegriffen und verletzlich. Und nun wur-
de mir hier diese kollektive Stärke vermittelt: «Ich gehöre 
hier dazu, ich bin auch jemand.» Es ist erschreckend, wie 
ich da reinwuchs als pubertierendes Kind, auf der Suche 
nach einem eigenen ‹Wir›.»

Schweizerin, Bosnierin, Muslimin, Bernerin,  
Feministin, Soziologin …

«Als was fühle ich mich heute? Wohl mehr als Schweizer
in und doch auch als Bosnierin. Ich will meine bosnische 
Herkunft nicht verleugnen. Meine Kindheit in einem so-
zialistischen Land, in welchem die Gleichheit aller Men-
schen und die Gerechtigkeit zwar nicht gelebt, aber als 
Ideal sehr präsent waren, hat mich sehr geprägt. Oder der 
bosnische Humor. Aber manchmal ist sie auch nicht viel 
mehr als eine Behauptung, die mir wichtig ist. Im Moment 
betone ich im Alltag, dass ich eine Muslimin bin. Einfach 
um zu vermitteln, dass es ganz verschiedene Muslimin-
nen gibt. Ich zum Beispiel bin als muslimische Frau weder 
von einem Mann unterdrückt, noch trage ich eine Burka. 
Ich möchte mit stereotypen Bildern brechen. Wo gehöre 
ich sonst noch dazu? In die Lorraine (Berner Quartier). 
Sehr stark geprägt hat mich auch meine soziale Zuge-
hörigkeit. Ich bin in einer Familie von Arbeiterinnen und 
Arbeitern aufgewachsen und habe dieses Klassenbe-
wusstsein. Am Gymnasium und an der Universität muss-
te ich mich oft fragen, ob ich mit den anderen Studieren-
den, die, wie ich mir vorstellte, mit klassischer Musik und 
französischen Romanen aufgewachsen waren, mithalten 
kann. Und schliesslich bin ich auch eine Frau – geboren in 
eine vorwiegend weibliche Familie mit einer unglaublich 
lebenstüchtigen, selbstbewussten Frau als Grossmutter 
und sehr vielen Tanten und Cousinen, Männer gab es 
wenige. Das hat mich schon sehr früh für feministische 
Fragen sensibilisiert. Heute bedeutet mir natürlich auch 
meine Zugehörigkeit zu meinem Beruf sehr viel. 

… und lange auch Asylsuchende

«Mit den Vorurteilen gegenüber «Jugos» hatte ich in mei-
ner Jugend wenig Mühe. Es war viel mehr die Feindse-
ligkeit gegenüber Asylsuchenden, die mich persönlich 

Lejla Šukaj



22

Lejla Šukaj

berührte. Ich selber lebte sieben Jahre mit diesem Auf-
enthaltsstatus. Während der Zeit am Gymnasium sass ich 
einmal mit andern Schülerinnen und Schülern im Schul-
hof auf dem Boden – es war gerade Pause oder Frei
stunde. Ein Jugendlicher stiess dazu und meinte: «Schau 
mal, jetzt zahlen wir der die Kleider und die sitzt damit auf 
dem Boden rum.» Dies traf mich tief. Ich wusste, dass 
in dieser Aussage etwas Wahres lag; dass die Gesell-
schaft für mich finanziell aufkommen musste. Gleichzei-
tig war mir aber auch klar, dass diese Sichtweise etwas 
zutiefst Unsolidarisches und Boshaftes hatte. Ich war 
aus dem Krieg gekommen, hatte mein normales Leben 
zurückgelassen, lebte in einer schwierigen familiären 
Situation und unter prekären Wohnbedingungen. Es war 
schwierig zu akzeptieren, dass ich auch von solchen Leu-
ten wie diesem Jungen auf eine vertrackte Art abhängig 
war. Weder er noch ich hatten unsere Lage selbst ge-
wählt. Später hatte ich auf eine andere Art mit den «Jugo- 
Stereotypen» zu tun. Mir wurde sehr oft gesagt: «Also 
dass du so gut deutsch kannst (oder: an die Kanti gehst, 
oder: ein Lizentiat machst), das ist unglaublich.» Das war 
als Kompliment gedacht, aber im Grunde schwingt darin 
immer auch etwas mit von der Aussage: «Da gehörst du 
als ‹Jugo› eigentlich nicht hin, das ist kein Ort, wo man 
dich erwarten würde.» Als ob man als «Jugo» grundsätz-
lich nicht genug begabt wäre, um richtig deutsch zu ler-
nen oder zu studieren.»

Vom Kommen und vom Gehen

«Ich lebte zu dieser Zeit in einem Asylzentrum in Aarau. 
Meine Eltern waren beide krank, wir mussten uns ein 
Zimmer teilen. Ich verbrachte fast meine gesamte Freizeit 
draussen mit anderen Kindern aus der Nachbarschaft. 
Dies war ein riesen Glücksfall für mich. Ich fand schnell 
Anschluss bei den Kindern und deren Familien im Quar-
tier Zelgli. Dort erlebte ich ein Stück Normalität. Die Fa-
milie meines Ex-Freundes wurde zu meiner Zweitfamilie. 
Ich verbrachte meine Freizeit bei ihnen, fuhr mit ihnen in 
die Ferien und durfte so viele Bücher von ihnen auslei-
hen, wie ich wollte. Vor dem Umzug nach Aarau lebten 
wir in einem Heim in Brugg, zusammen mit zweihundert 
weiteren Personen. Die halbe Welt war dort zuhause. 
In der Schule lernte ich Französisch und Englisch, ging 
nach Hause und testete das neu Gelernte. Es gab immer 
jemanden, der mit mir in diesen Sprachen reden konnte. 
In Aarau war das Heim kleiner, aber weiterhin ein Durch-
gangsheim. Es war nicht vorgesehen, dass man dort län-
ger blieb. Wahrscheinlich behielten sie uns wegen meiner 
kranken Eltern. Meine Schwester heiratete und zog mit 
ihrem Mann zusammen. Ein Jahr später starb mein Va-
ter. Andere Menschen im Durchgangsheim kamen und 
gingen. Sie erzählten mir ihre Geschichten. Ich liess mich 
auf sie und ihre Schicksale ein und musste mich immer 
wieder aufs Neue verabschieden. Es folgten neue Men-
schen mit neuen Geschichten. Irgendwann war mir das 
zu viel. Gegen Ende dieser Zeit wusste ich nicht einmal 
mehr die Namen der Kommenden und Gehenden. Drei 
Jahre nach dem Tod meines Vaters starb meine Mutter. 

Danach wusste ich, in diesem Haus kann ich nicht mehr 
leben. Darauf folgte in meinem Umfeld eine starke Welle 
der Solidarität. Die Eltern meiner Schulfreunde kamen 
auf mich zu und boten mir an, bei ihnen zu wohnen. Über 
einen Kollegen erfuhr ich von einer Familie, die eigentlich 
eine Austauschschülerin suchte, nun aber von mir gehört 
hatte. Ich besuchte die Familie und es passte. Von nun an 
bewohnte ich den Dachstock ihres grossen Hauses und 
hatte zwei Zimmer mit Dusche, ein Luxus. Etwa einein-
halb Jahre wohnte ich bei ihnen und beendete die Kan-
tonsschule. So lange ich die Schule besuchte, durfte ich 
in der Schweiz bleiben. Danach musste ich als Volljährige 
das Land verlassen und nach Bosnien ausreisen.»

Solidarität und Sicherheit

«In Bosnien beantragte ich ein Studenten-Visum, um als 
Studierende wieder in die Schweiz zurückzukehren. Zu-
rück an den Ort, wo meine Freunde und meine Vertrauten 
lebten. Unter der Bedingung, dass ich meinen Lebens-
unterhalt ohne staatliche Hilfe finanziere, erhielt ich den 
Aufenthaltsstatus B. Lange wusste ich aber nicht, was 
aus mir wird, wenn ich mit dem Studium fertig bin. Diese 
Ungewissheit nagte an mir. Ich war mir sicher, dass ich es 
auch anderswo schaffen würde. Aber ich hätte wieder bei 
Null anfangen müssen. Auch in dieser Zeit spürte ich eine 
grosse Solidarität durch meine ehemaligen Mitschüler 
und deren Familien, durch die Nachbarschaft im Zelgli 
und durch meine ehemaligen Lehrer an der Kantons-
schule. Sie halfen mir, Stiftungen zu finden, welche mein 
Studium mitfinanzierten. Die Mutter eines Freundes aus 
der Nachbarschaft bezahlte mir die Krankenkasse. Die 
Eltern meines Freundes finanzierten mein GA. Ich hatte 
einige Nebenjobs, im Callcenter oder als studentische 
Mithilfe bei der Datenerfassung. So ging es. Im Jahr 2006 
liess ich mich einbürgern. Es war ein unglaubliches Ge-
fühl, das erste Mal in meinem Leben als Erwachsene so 
etwas wie eine planbare Zukunft vor mir zu haben. Dieses 
Leben im ewigen Provisorium, die Unsicherheit und Un-
gewissheit ist wohl das Zermürbendste an der Situation 
als Asylsuchende. Deshalb bin ich schockiert darüber, 
wie über die Flüchtlinge von heute gesprochen wird. Die-
se Idee, dass Menschen eine Flucht mit aller Ungewiss-
heit, der Einsamkeit und den Ängsten auf sich nehmen, 
um sich auf Kosten der Schweiz zu bereichern, ist absurd. 
Diese Sichtweise diskriminiert Betroffene doppelt und 
verkennt ihr Leid und ihren alltäglichen Kampf.»

Vera Sperisen arbeitet an der Pädagogischen 
Hochschule FHNW, Abteilung Politische Bil-
dung und Geschichtsdidaktik am Zentrum für 
Demokratie Aarau.



Wenn Sie als Mann und Frau 
zusammenleben, ohne die gleiche 

Heimat zu haben: Fühlen Sie 
sich von der Heimat des andern 

ausgeschlossen oder befreien Sie 
einander davon?

❤💛💛💛💛

Polis



Ist Heimat unvertauschbar:  

Sind Sie dafür dankbar? Wem?

 🌷🌷 

 🌻🌻 

 🌻🌻 
 🌷🌷  🌷🌷 

 🌻🌻  🌻🌻 
 🌻🌻 

Polis



25

In den letzten dreissig Jahren wurde in der (Deutsch) Schweizer Öffentlichkeit  
viel über Zuwanderinnen und Zuwanderer aus dem sogenannten «Balkan»  
diskutiert. So war in den Medien, der Politik und an den Stammtischen die Rede  
von aggressiven und kriminellen «Jugos», von «Balkanrasern» und von Kriegs
verbrechern. Die von diesen Bildern betroffenen Menschen kamen jedoch kaum  
je selbst zu Wort. Daher stellt sich die Frage, wie in der Schweiz lebende  
Personen aus dem postjugoslawischen Raum mit diesen Stereotypisierungen 
und Klischeebildern umgehen.

Im Jahr 2000 veröffentlichte die Schweizer Konsumentenzeit-
schrift «Beobachter» einen Artikel mit dem Titel: «Ex-Jugo
slawen: das neue Feindbild». Das Thema brennt «den Schwei-
zerinnen und Schweizern unter den Nägeln» wird dort verlautet. 
Die Autoren machen den mangelnden Integrationswillen und 
die hohe Kriminalitätsrate der Bevölkerungsgruppe aus dem 
«Balkan» dafür verantwortlich, dass die «Akzeptanz gegenüber 
Menschen aus Ex-Jugoslawien drastisch gesunken» sei. 

Eine Aussen- und Innenperspektive

LEBEN MIT DEM  
GESPENST DER  

AGGRESSIVEN JUGOS 
UND BALKANRASER

Kathrin Pavić



26

Um die Jahrtausendwende waren Zuschreibungen wie integ-
rationsunfähig, kriminell, aggressiv und gewalttätig tatsächlich 
symptomatisch für die Einstellung der Schweizer Öffentlichkeit 
gegenüber Personen aus dem postjugoslawischen Raum. 

Wie entstanden diese stereotypen Zuschreibungen? Und wo 
liegt ihr Ursprung? Um diese Fragen zu beantworten, muss 
nicht nur auf die Einwanderungsgeschichte aus Jugoslawien 
und dessen Nachfolgestaaten in die Schweiz, sondern auch 
auf die Geschichte der Ursprungsregion selbst und die damit 
verbundenen Raumbilder eingegangen werden. 

Vom fleissigen Gastarbeiter zum Balkanraser

Die Immigration aus dem westlichen Südosteuropa in die 
Schweiz reicht bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts zurück. Es 
handelte sich damals in erster Linie um die temporäre Einwan-
derung von Studentinnen und Studenten, Intellektuellen und 
politischen Aktivisten. Während des Zweiten Weltkriegs wur-
den jugoslawische Kriegsflüchtlinge und -gefangene aufge-
nommen. Ende der 1960er-Jahre erfolgte schliesslich die Re-
krutierung der ersten Gastarbeiterinnen und -arbeiter aus dem 
Vielvölkerstaat Jugoslawien. Diese wurden mehrheitlich positiv 
wahrgenommen. Sie fielen in der Schweiz kaum (negativ) auf. 
Als wegen der ökonomischen und politischen Krise in Jugos-
lawien im Laufe der 1980er-Jahre vermehrt ungelernte Perso-
nen aus ärmeren Gebieten des Landes in die Schweiz kamen, 
begann sich dies jedoch zu ändern. Der Ruf der damaligen ju-
goslawischen Bevölkerung verschlechterte sich allmählich in 
der Schweizer Öffentlichkeit. Diese Entwicklung korrelierte mit 
dem Einsetzen einer Politik der Ethnisierung von gesellschaftli-
chen Problemen Ende der 1980er- und Anfang der 1990er-Jahre. 
«Ausländerkriminalität» und «Asylmissbrauch» waren Schlag-
worte, die in den politischen Debatten und deren medialer Re-
zeption inflationär gebraucht wurden. 

Zerfall Jugoslawiens und metaphorische  
Rückkehr zum Balkan

Zur selben Zeit zerfiel Jugoslawien in Einzelstaaten und es brach 
Krieg in den Gebieten des heutigen Kroatiens (1991–1995) und 
Bosnien-Herzegowinas (1992–1995) aus. Als Folge wurde aus 
einer in der Aussenwahrnehmung zuvor homogenen Gruppe 
(«Jugoslawen») verschiedene ethnisch definierte Einzelgruppen 
(«Serben», «Kroaten», «Bosniaken», «Slowenen», etc.). Zuvor 
wurden die ethnischen und religiösen Unterschiede der in Ju-
goslawien lebenden Menschen kaum thematisiert – und wenn 
doch, dann meist auf eine folkloristische Weise. In der Kriegs-
berichterstattung wurde aber deutlich zwischen den einzelnen 
Kriegsparteien unterschieden. «Die Serben» zum Beispiel wur-
den hierbei hauptsächlich als Aggressoren und Täter darge-
stellt, was das Fremdbild der serbischen Diaspora im Westen 
grundlegend prägte. 

Mit dem Zerfall Jugoslawiens veränderte sich auch die westli-
che Wahrnehmung der Region als Gesamtes. Zuvor war diese 
durch den Kalten Krieg geprägt. Der Vielvölkerstaat war be-

kannt für den «Dritten Weg», den Josip «Tito» Broz nach dem 
Bruch mit Stalin 1948 einschlug, und dessen spätere führende 
Rolle innerhalb der «Bewegung der blockfreien Staaten». Durch 
diesen politischen Schachzug erwarb sich das sozialistische 
Jugoslawien eine Sonderstellung zwischen den Blöcken und 
den Status eines «tolerierbaren» und «menschlichen» Kommu-
nismus. Ausserdem war das Land vielen Menschen als Ferien-
destination ein Begriff. 

Mit dem Ende des Kalten Krieges und dem Ausbruch der postju-
goslawischen Kriege wandelte sich das Bild der Region zu einem 
von ethnischem und religiösem Hass geprägten Krisengebiet. 

In den medialen Diskursen wurden stereotype Bilder wieder-
belebt, die auf das ausklingende 19. und beginnende 20. Jahr-
hundert zurückgehen, als vom Balkan als Pulverfass gespro-
chen wurde. Es fand eine metaphorische Rückkehr zu einem 
historisch begründeten negativen «Balkanbild» statt. Die 
bulgarische Historikerin Marija Todorova hat hierzu in An-
lehnung an Edward Saids «Orientalismus» das Konzept des  
«Balkanismus» entwickelt. Darunter versteht sie jene negati-
ven Stereotypisierungen, die in westlichen Diskursen über den 
«Balkan» angewandt werden.

In der Schweiz vermischten sich diese tief im «Balkanismus» 
verwurzelten Bilder mit der Aussenwahrnehmung der Im-
migrantinnen und Immigranten aus dem postjugoslawischen 
Raum als Problemgruppe mit sozio-ökonomischen Prob-
lemen und Integrationsschwierigkeiten. Klischeebilder wie  
«Balkanraser», «Kriminelle und Machos vom Balkan» oder «ag-
gressive Jugos» waren weitverbreitet und fanden Einzug in die 
politischen Debatten.

Betroffene kommen zu Wort

Über die Immigrantinnen und Immigranten aus den Nachfolge-
staaten Jugoslawiens wurde also viel gesprochen. Sie selbst 
kamen aber nur selten selbst zu Wort. In meiner 2015 publizier-
ten Dissertation habe ich versucht, diesem Umstand entgegen 
zu wirken. Anhand von narrativen Interviews, die im Zeitraum 
von 2011 und 2013 geführt wurden, habe ich untersucht, welche 
Auswirkungen die vorgängig erwähnten Bilder und Diskurse auf 
jene haben, über die gesprochen wird. Der Fokus lag hierbei auf 
Serbinnen und Serben, die in der Region Basel wohnhaft sind. 

Die drei Beispiele zeigen, dass die Art und Weise, wie über eine 
bestimmte nationale oder ethnische Gruppe gesprochen wird, 
die Einstellungen derjenigen beeinflussen, die von diesen Dis-
kursen betroffen sind. Die mit den Diskursen einhergehenden 
Stereotypisierungen und Vorurteile haben nicht nur Auswir-
kungen auf deren Zugehörigkeitsgefühl zum Aufnahme- und 
Herkunftskontext, sondern auch darauf, wie die «Gruppenmit-
glieder» sich selbst und die «Anderen» verorten. 

Die Bewältigungsstrategien der hier porträtierten Personen 
reichen von einem vollständigen Bruch mit dem Herkunftsland 
(Dragica N.), über das Mäandrieren zwischen Ablehnung und 
Identifikation mit den beiden Herkunftskulturen (Branko R.) bis 
hin zur Verortung in einem «Zwischenstatus» und einer daraus 
resultierenden Überintegration im Aufnahmeland (Dunja T.).

Eine Aussen- und Innenperspektive



27

Branko R.: Schwanken 
zwischen Ab- und Hin-
wendung
Bei Branko R. führten die postjugoslawi-
schen Kriege und die westliche Bericht-
erstattung darüber zu einem Bruch mit 
seiner nationalen und kulturellen Iden-
tität. 

Branko R. gehört der zweiten Generation 
an. Sein Vater stammt aus der heutigen 
Republika Srpska, der serbischen Entität 
Bosniens, seine Mutter ist Schweizerin. 
Als die Kriege ausbrachen, war er knapp 
18 Jahre alt. Durch die Berichterstattung 
über die Rolle Serbiens während der 
Kriege distanzierte er sich von der Her-
kunftskultur seines Vaters und wollte 
nichts mehr damit zu tun haben. Es sei-
en ja «alle nur noch schlecht gewesen». 
Erst über ein Jahrzehnt später hat er die 
Herkunftskultur seines Vaters wiederent-
deckt. Heute identifiziert er sich wieder 
stark damit. Er kann sich sogar vorstel-
len eines Tages nach Bosnien zu «flüch-
ten», sollte die politische Situation in der 
Schweiz sich verschärfen. Branko  R. 
verweist hierbei auf die Masseneinwan-
derungsinitiative der Schweizerischen 
Volkspartei (SVP), die kurz vor dem Inter-
view im August 2011 lanciert wurde. Über-
haupt zeigt sich Branko R. stark durch 
die Ausländerpolitik der SVP beunruhigt 
und distanziert sich dadurch gar von der 
Schweiz. Dies, obwohl er nicht nur über 
viele soziale Kontakte in Basel verfügt, 
sondern sich früher immer auch als einen 
stolzen Schweizer gesehen hat.

«DA HABE ICH ALLES, WAS  
SERBISCH WAR, VERTEUFELT.» 

In ihrer im Peter Lang Verlag erschienen 
Dissertation geht Kathrin Pavić anhand 
von fünf biographischen Einzelfallana-
lysen der Frage nach, wie Menschen 
mit serbischem Migrationshintergrund 
mit den vorherrschenden gesellschaft-
lichen Diskursen über Serbinnen und 
Serben in ihrer Lebensgeschichte um-
gehen. Hierbei stellen nicht nur der 
Zusammenhang von Diskurs und Bio-
graphie einen wichtigen Aspekt dar, 
sondern auch die transnationalen Be-
ziehungen der Befragten. Neben den 
fünf Einzelfallanalysen bildet die Aufar-
beitung des sich wandelnden Diskurses 
über Immigrantinnen und Immigranten 

aus dem (post)jugoslawischen Raum 
seit den 1960er-Jahren das Kernstück 
dieser Arbeit. 

Kathrin Pavić: «Da habe ich alles, was 
Serbisch war, verteufelt.» Wie gesell-
schaftliche Diskurse die natio-ethno-
kulturellen Zugehörigkeiten von eth-
nischen Serbinnen und Serben in der 
Deutschschweiz beeinflussen. Bern / 
Bruxelles / Frankfurt a. M. / New York /  
Oxford / Wien 2015.

Eine Aussen- und Innenperspektive

Dunja T.: Dazwischen – 
Doppelte Ausländerin
Im Gegensatz zu Dragica N. und Branko R. 
thematisiert Dunja T., eine zum Zeitpunkt 
des Interviews im Juli 2011 fünfzigjährige 
Akademikerin, die postjugoslawischen 
Kriege und die sich wandelnden Fremd-
bilder kaum. Im Zentrum von Dunja T.s Er-
zählung steht die eigene geglückte Integ-
ration im Aufnahmeland. Sie immigrierte 
zusammen mit ihrem Ehemann und dem 
ersten Kind in die Schweiz. Wobei sie be-
tont, dass sie nicht als Kriegsflüchtlinge 
hierherkamen, sondern aufgrund der 
ökonomischen Situation das damalige 
Jugoslawien verlassen wollten.

Dunja T. nimmt eine deutliche Abgren-
zung von Einwanderinnen und Einwan-
derer aus dem postjugoslawischen Raum 
vor, die über ein niedrigeres Bildungsni-
veau und einen tieferen sozio-ökonomi-
schen Status verfügen. Damit schützt 
sich Dunja T. vor negativen Ressenti-
ments, mit welchen diese als «Problem-
gruppe» stigmatisierten Menschen kon-
frontiert sind.

Dennoch bezeichnet sich Dunja T. als 
doppelte Ausländerin, die weder im Auf-
nahme- noch im Herkunftsland als voll-
kommen zugehörig gilt. Dies begründet 
sie damit, dass sie in der Schweiz auf-
grund ihres Akzentes sofort als Auslän-
derin erkennbar sei, in Serbien hingegen 
habe sie den Anschluss ans Alltagsleben 
verloren.

Dragica N.: Bruch mit 
dem Herkunftsland
Dragica N., die zum Zeitpunkt des Inter-
views im Sommer 2011 Mitte 60 war, ist 
bereits Ende der 1950er-Jahre als Teen-
ager zusammen mit ihrer Familie in die 
Schweiz eingewandert. Sie kam somit 
noch vor den ersten Gastarbeiterinnen 
und Gastarbeitern in die Schweiz. Als 
Schülerin sei sie zwar ein «regelrechter 
Exot» gewesen, Ressentiments gegen 
Jugoslawinnen und Jugoslawen hätte es 
aber noch keine gegeben. 

Besonders als Jugendliche hat sich 
Dragica N. stark mit ihrem Herkunfts-
land identifiziert. Sie hat sich selbst als 
Jugoslawin und als Belgraderin definiert. 
Der Zerfall Jugoslawiens in verschiede-
ne Einzelstaaten hat jedoch später einen 
Bruch in Dragica N.s nationaler und kultu-
reller Identität verursacht. Mit keinem der 
Nachfolgestaaten konnte sie sich identifi-
zieren, was in einer engeren Hinwendung 
zur Schweiz resultierte. Heute bezeich-
net sie dieses Land als ihre Heimat: Hier 
sei sie nun verwurzelt. Mit dem ehemali-
gen Jugoslawien verbindet sie hingegen 
nur noch Wehmut und Melancholie. Fragt 
man sie, woher sie ursprünglich komme, 
antwortet sie: «Aus dem Land, das es 
nicht mehr gibt». 

Kathrin Pavić hat Geschichte, Englische Lite-
ratur und Soziologie an der Universität Basel 
studiert und am Institut für Soziologie der Uni-
versität Basel promoviert.



Haben Sie  
schon 

Auswanderung 
erwogen?😜😜😜😜😜😜

🐥🐥 

🐎🐎 

Polis



29

FILME

Politisch unkorrekt
Marko und Benny sind Wiener durch und durch und haben so-
genannten «Migrationshintergrund». Für eine TV-Doku-Serie 
täuschen sie vor, arbeitslose Kleinkriminelle mit Migrations-
hintergrund zu sein. Damit ihre Lüge nicht auffliegt, bauen sie 
sich eine zweite Identität, die aus Klischees und Vorurteilen 
gegenüber Ausländern besteht. Und während die beiden durch 
die Erfüllung dieser Erwartungen und Vorurteile die Serie zum 
Erfolg machen, setzen sie sich gleichzeitig zum ersten Mal mit 
den echten Integrationsschicksalen auseinander – auch mit 
ihren eigenen. Eine politisch unkorrekte Komödie über Klischees 
und falsche Identitäten.

Arman T. Riahi: Die Migrantigen (2017) 
Unterrichtsmaterialien unter:  
www.kinomachtschule.at / data / migrantigen_ 
crossingeurope.pdf 

Über Heimat und Entwurzelung
Ruža hat ihre Heimat Serbien vor über dreissig Jahren verlas-
sen und lebt in Zürich. Ihr Alltag ist eine Reihe von sich wieder-
holenden Momenten, bis Ana eines Tages auftaucht und die 
minutiös konstruierte Welt ins Wanken bringt. Die junge Frau 
aus Sarajevo ist schön, lebenshungrig und irgendwie verloren. 
Zwischen den beiden eigenwilligen Frauen entwickelt sich eine 
zarte Freundschaft. «Das Fräulein» erzählt von Entwurzelung, 
Sehnsucht und Heimat in der Schweiz.

Andrea Štaka: Das Fräulein (2006) 
Der Film ist online als Video on Demand 
(VOD) erhältlich bei www.artfilm.ch 
Hintergrundinformationen und Inputs  
für den Unterricht auf Sekundarstufe I  
findet man im «Filmheft»:  
https: // phzh.ch / globalassets / phzh.ch /  
dienstleistungen / dlc / downloads /  
filmheft_das_fraulein.pdf
AU

SS
TE

LL
UN

G Eine Frage der Heimat
Was ist das eigentlich, Heimat? Ein Ort, 
ein Gefühl? Eine Nation oder eine Kind-
heitserinnerung? Und kann man Heimat 
wechseln? Die Frage nach der Heimat 
ist unweigerlich mit Konzepten der (po-
litischen) Zugehörigkeit verknüpft. Das 
Stapfernhaus nimmt seine Besucherin-
nen und Besucher auf Entdeckungsreise 
in diese Sphären – wie immer auf spiele-
rische Art und Weise. Zum Beispiel mit 
einem 32 Meter hohen Riesenrad.

Heimat. Eine Grenzerfahrung.  
Ausstellung im Zeughaus Lenzburg 
bis 25. März 2018.  
www.stapferhaus.ch

Vergünstigte Eintritte für Schul
klassen. Vertiefende Workshops  
für Jugendliche und Schulklassen  
im Anschluss an die Ausstellung.
Unterrichtsmaterialien für Sekun-
darstufe I und II erhältlich als Print-
buch oder PDF inkl. Medienpaket.

Tipps und Tricks



30

WEBSEITEN & BLOG

Mein Bloguniversum – 
Gestatten, mein Name  
ist Balkanovic!
Sie nennt sich Ludmila Balkanovic und 
schreibt seit Frühjahr 2017 unbeschwert 
und rotzfrech über das Leben «zwischen 
Schweizer Bünzli- und Jugotum». Die 
Mittdreissigerin jongliert in ihren Blog-
einträgen mit Stereotypen, Sprachwitz 
und präzisen Alltagsbeobachtungen und 
lässt die Leserinnen und Leser nahe an 
die Gedankenwelt dieser Kunstfigur ran. 
Die Blogeinträge sind ein reichhaltiger 
Fundus um mit Schülerinnen und Schü-
lern über Klischees, Selbstermächtigung 
und Alltagserfahrungen von jungen Men-
schen in der Schweiz zu diskutieren.

www.watson.ch / Ludmila+ 
Balkanovic 

Zwischentöne – Kultur, 
Zugehörigkeiten und 
Grenzen neu denken
Migration gehört zum Alltag. Die Viel-
falt der Biographien und die Plurali-
sierung der Lebenswelten ist in jedem 
Klassenzimmer erlebbar. Die Webseite 
Zwischentöne bietet den Lehrpersonen 
Unterrichtsmodule für die Fächer Ge-
schichte, Geographie, Ethik / Religion und 
Politik, in welchen Themen wie Zugehö-
rigkeit, Migrationsgeschichte und inter-
kulturelles Zusammenleben behandelt 
werden können. Ziel ist es, neue Perspek-
tiven auf die Migrationsgesellschaft zu 
gewinnen, um Fragen und Konflikten, die 
sich in einer pluralistischen Gesellschaft 
zwangsläufig ergeben, sachlich begeg-
nen zu können. Die Webseite wird vom 
Georg Eckert Institut für internationale 
Schulbuchforschung in Braunschweig 
betrieben und richtet damit einen Fokus 
auf die Zustände in Deutschland. Viele 
Materialen können aber auch für den 
Schulunterricht in der Schweiz übernom-
men werden – insbesondere die Module 
«Identitäten: Wer ist ‹wir›?» und «Religio-
nen und Weltanschauungen: Woran glau-
ben wir?».

www.zwischentoene.info
Empfohlen für Sekundarstufe I & II.

Tipps und Tricks

Auf Spurensuche –  
Geschichte der Migration 
in der Schweiz
Die Macherinnen und Macher dieses Ver-
mittlungstools haben eine umfangreiche 
Sammlung an Hintergrundinformationen, 
Unterrichtsvorschlägen und Audio- so-
wie Videodokumente zusammengestellt. 
Auf einem interaktiven Zeitstrahl können 
Schülerinnen und Schüler wichtige Ent-
wicklungen und Ereignisse der Schwei-
zer Migrationsgeschichte anhand von 
historischen Bildern, Filmbeiträgen und 
Audiodokumenten genauer erkunden. 
conTAKT-spuren.ch wird von Migros Kul-
turprozent finanziert und betrieben. 

www.contakt-spuren.ch
Materialen für alle Stufen (Zyklus 1–3)



31

BÜCHER 
Tipps und Tricks

Erfundene Wahrheit
Zugänglich, berührend und trotzdem leichtfüssig 
erzählt Meral Kureyshi von einem Mädchen, das in 
den 1990er-Jahren aus seiner idyllischen Kindheit in 
Prizren (Kosovo) gerissen wurde, um «in ein anderes 
Leben fallen gelassen» zu werden. Sie fragt: «Wäre 
mir nicht meine Kindheit genommen worden, wäre 
ich ganzer, als ich heute halb bin?» Auf eindrückli-
che Weise verarbeitet Kureyshi ihre eigene Migra-
tionsbiographie und beschäftigt sich mit der Suche 
nach einem Platz in einem neuen Land, in einer neu-
en Sprache. Erzählt wird über die Bewältigung von 
Gefühlen der Fremdheit und der Entfremdung, aber 
auch über die Möglichkeit des Neubeginns und der 
Rettung im Schreiben.

Meral Kureyshi (2017): Elefanten im Garten,  
Ullstein-Buch, Berlin.

Heimatgeschichten vom  
Balkanizer
Danko Rabrenović, Musiker und Moderator der 
Kultradiosendung «Balkanizer» beim WDR, erzählt 
in seinem Buch «Herzlich willkommenčić» auf hu-
morvolle Weise, wie es sich lebt in einem Alltag zwi-
schen zwei Heimaten, zwischen Deutschland und 
dem Balkan. Dabei hält er Deutschland charmant 
den Spiegel vors Gesicht. 

Danko Rabrenović (2015): Herzlich  
willkommenčić, DuMont Buchverlag, Köln.

PROJEKT
Migration in der Schule
Wie wird das Thema «Migration» in der Schule bearbei-
tet? In einem aktuellen Forschungsprojekt am Zentrum 
Politische Bildung und Geschichtsdidaktik der PH FHNW 
wird dieser Frage nachgegangen. Dazu besucht das For-
scherteam Klassen im Unterricht und führt Gespräche 
mit Lehrpersonen und Schülerinnen und Schülern. In-
teressierte Lehrpersonen können sich direkt bei Simon 
Affolter (simon.affolter@fhnw.ch) melden. 

Impressum

	 Herausgeberin
Pädagogische Hochschule der  
Fachhochschule Nordwestschweiz 
Institut Forschung und Entwicklung
Zentrum Politische Bildung und  
Geschichtsdidaktik
Zentrum für Demokratie Aarau
	
	 Redaktion 
Vera Sperisen und Claudia Schneider 
	 Gestaltung  
Katharina Reidy COBOI, Bern
	 Bildbearbeitung 
BBH Huther & Partners, Vevey
	 Druck  
Druckerei Herzog AG, Langendorf
	
	 Kontaktadresse
info@politischebildung.ch
	 Auflage  
3000 Exemplare
	 Bezugsadresse
www.magazin-polis.ch



TagungshinweisLabor 21. Experiment Demokratie 

Jugoslawienkriege und 
Geschichtskultur 
Vergangenes Unrecht, Umgangsweisen 
und Herausforderungen

Am 27.01.2018 findet am Zentrum für 
Demokratie Aarau eine internationale 
Tagung in der Reihe «Erinnerung – Ver-
antwortung – Zukunft» statt. Die Tagung 
hat das Ziel, vergangenes Unrecht im 
Kontext der Jugoslawienkriege, Formen 
des geschichtskulturellen Umgangs und 
resultierende gesellschaftliche Heraus-
forderungen zu beleuchten.

Weitere Informationen zur Tagung 
und Tagungsreihe:
www.fhnw.ch / plattformen / evzLabor 21. Experiment Demokratie

Ein Angebot für Jugendliche: Forsche gemeinsam mit Wissenschaftlerinnen und Wis-
senschaftlern am Zentrum für Demokratie Aarau (ZDA) zu Fragen der Demokratie. 
Werde zur Radiostimme, zum Mitforschenden am Zentrum oder nutze deinen kre-
ativen Kopf und deine gesellschaftlichen Anliegen zur Umsetzung von eigenen Pro-
jektideen. Die Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler stehen dir und den anderen 
Labormitgliedern mit viel Know-how zur Seite. 

Das Labor21 ist offen für alle Jugendlichen zwischen 14 und 18 Jahren aus dem Raum 
Aarau. Interessiert? Melde dich unter: 

info@politischebildung.ch
Zentrum für Demokratie Aarau, Küttigerstrasse 21, 5000 Aarau, zdaarau.ch 

Rasende Reporter – unsere Bilddokumentation aus 
dem Balkan
Im Rahmen des Projekts «Labor 21», das allen Jugendlichen aus dem Raum Aarau 
in Form von verschiedenen Projekten eine Stimme geben will, waren «Rasende 
Reporter» für das POLIS auf dem Balkan unterwegs. Marko Petrušić, Marijan Vuleta 
und Elton Zejnullahi knipsten während ihren Sommerferien auf dem Balkan Fotos für 
die Redaktion und sprachen so bei der Bildgestaltung des Magazins mit. Entstan-
den ist eine erfrischende Bilddokumentation eines Sommers im Kosovo, in Bosnien- 
Herzegowina und Kroatien. 

Das «Labor 21» wird durch das Programm «Citoyenneté» der Eidgenössischen Migra-
tionskommission EKM mitfinanziert.


