Das Magazin o
fur Politische .
Bildung

Heimat

eiz

Schw
#Ba\kangeschichten aus der







Editorial

Dieses POLIS handelt nicht vom Reisen,
wie die Handybilder unserer rasenden
Reporter Marko Petrusi¢, Marijan Vuleta
und Elton Zejnullahi auf den ersten Blick
vermuten lassen. Es handelt vom Ankom-
menin der Schweiz, vom Bleiben und vom
Dazugehdren.Wenn in den Strassen, den
Biros und den Schulen von «wir» oder
«bei uns» gesprochen wird, dann sind
migrierte Menschen dabei selten mit-
gemeint. Es liegt in der Logik der Sache,
dass ein «Wir» nicht ohne «die Anderen»
auskommt. Wer diese Grenze wo zieht,
und was damit verbunden wird, ist aller-
dings kontextabhangig und veréanderbar.
Es sagt wenig liber «die Anderen» und viel
Uber das Selbstbild der Grenzziehenden
aus. Lange galten die Menschen, die aus
dem postjugoslawischen Raum migrier-
ten als Nicht-Zugehoérige zum Schwei-
zer «Wir». Mittlerweile ist diese Vorstel-
lung langsam im Wandel. Das Magazin
POLIS ist diesem Wandel nachgegangen
und hat Menschen gefragt, wie sie da-
mit umgehen, zu den «Anderen» sortiert
zuwerden. Die Bilder dazu stammen aus
den Sommerferien der dreiJugendlichen
in Gu¢a Gora, Kastel Stari, Rab, Travnik,
Split und Devajé mit familiaren Beziigen
und viel Urlaubsstimmung. Nach den Fe-
rien fuhren sie wieder nach Hause, in die
Schweiz. Die Bilder inspirieren und irri-
tieren mit Max Frischs Fragen zur Hei-
mat. Seit den 1970er-Jahren haben diese
nichts an Aktualitat verloren.

Viel Spass beim Lesen!

Vera Sperisen und Claudia Schneider arbeiten an der
Pédagogischen Hochschule FHNW, Abteilung Politische
Bildung und Geschichtsdidaktik am Zentrum fiir Demo-
kratie Aarau.

Bilder (S. 2, 6, 7,14, 19, 23, 24, 28) von Marko Petrusic,
Marijan Vuleta und Elton Zejnullahi.

Die Fragen zur Heimat wurden 1971 von Max Frisch
wahrend seines USA-Aufenthaltes verfasst. Max
Frisch (1979): Tageblicher 1966-1971, Suhrkamp Verlag,
Frankfurt am Main.

Inhalt

5
Nachgefragt

Studierende der PH und Lehrpersonen geben
Auskunft Gber Heimat und Migration.

8
«Weil ich nie als Schweizer behandelt wurde»

Vera Sperisen Uber das Zusammenspiel von Politischer Bildung und Anerkennung.

10

«Meine Lehrer waren mein Glick»

Ein Gesprach mit lvica Petrusic Uber Identitats- und Mutgeschichten von
Buchs bis Gu¢a Gora.

14
Wie Traumauslander zum Feindbild Jugo wurden

Thomas Blrgisser tiber den Wahrnehmungswandel der jugoslawischen
Migrationsbevdlkerung in der Schweiz.

18

«lm Durchgangsheim war die halbe Welt zuhause»
Lejla Sukaj spricht iber inr Ankommen und Leben in der Schweiz.

23
Leben mit dem Gespenst der aggressiven Jugos

und Balkanraser

Kathrin Pavi¢ untersucht Selbst- und Fremdbilder von Zuwanderinnen und
Zuwanderern aus dem postjugoslawischen Raum.

32
Labor21.
Experiment Demokratie

Das Labor21ist ein Angebot fiir alle
Jugendlichen aus dem Raum Aarau.
Erfahren Sie mehr auf der letzten Seite.

27
Tipps & Tricks

Ein Sammelsurium an Lehrmitteln,
Handbuchern, Informationsportalen
und Filmbeitrégen liefert Ideen fur
den Unterricht.



Nachgefragt

Was verbinden PH-Studierende
und Lehrpersonen mit den Begrif-
fen Heimat und Migration?
Eignen sich die Themen ihrer
Meinung nach fur den Unterricht?
Wir haben am Campus Brugg-
Windisch nachgefragt.

Laura Graf
21Jahre

Was ist flir dich Heimat?
Die Schweiz ist meine Heimat.
Das hat definitiv auch mit der
Familie und mit Menschen zu
tun, die mich umgeben.

Was hast du fiir ein Bild

vom Balkan?
Ich war einmal sehr kurz dort,
im Rahmen einer Kreuzfahrt.
Ich fand den Unterschied zur
Schweiz krass. Viel mehr Ar-
mut. Auch die Tiere taten mir
leid, es gab Pferde und Esel,
die krank aussahen und Kut-
schen ziehen mussten.

Siehst du als Lehrperson

spezielle Aufgaben beim

Umgang mit Kindern der

zweiten und dritten Ein-

wanderungsgeneration?
Man kann diese Kinder for-
dern, zuerst einmal die Spra-
che, dass sie gut Deutsch
lernen. So haben sie auch
bessere Chancen auf weite-
re Bildung, auf ein besseres
Einkommen und auf bessere
Jobs spater.

Aufgezeichnet von Claudia Schneider und Vera Sperisen

Alina Robledo
25 Jahre

Was ist Heimat flir dich?
Heimat ist flir mich nicht an
einen Ort gebunden, sondern
dort, wo das Herz ist. Ich sel-
ber habe zwei Heimaten. Mei-
ne Mutter ist Schweizerin,
mein Vater ist aus Uruguay.

Was assoziierst du mit
dem Balkan?
Das erste, was mirinden Sinn
kommt, ist, dass man den Leu-
ten mit Balkanherkunft in der
Schweiz relativ kritisch ge-
genlibersteht.

Ist Heimat oder Migra-

tion ein Thema fiir den

Unterricht?
Auf jeden Fall. Das wiirde ge-
wisse Barrieren Uberbriicken
und sensibilisieren. Innerhalb
einer Klasse offen sein flr
Menschen mit anderer Her-
kunft, dieses Verstandnis ist
mir sehr wichtig.



Jamie Moser
21Jahre

Was ist Heimat fiir dich?
Heimat ist dort, wo ich mich
wohl fihle. Wo ich sein kann,
wie ich bin und mich akzep-
tiert fihle. Meine Heimat ist
an Menschen gebunden.

Welche Bilder verbindest
du mit Menschen aus
dem postjugoslawischen
Raum?
Ich weiss von meiner Kolle-
gin, dass es sehr freundliche
und offene Menschen sind.
Sie hat immer erzahlt, dass
man bei ihr einfach vorbei-
kommen kann. lhre Tiren
sind immer offen.

Gibt es als Lehrperson

spezielle Aufgaben in

der Arbeit mit Kindern,

deren Eltern nicht in der

Schweiz geboren sind?
Ich stelle es mir fur Schiilerin-
nen und Schiiler wahnsinnig
schwierig vor, wenn man sich
hier nicht zuhause fihlt. Ich
denke, es ist wichtig fir uns
Lehrpersonen, diese Kinder
gut zu unterstitzen, so dass
sie hier eine Heimat finden.
Beispielsweise auch beim Er-
lernen der Sprache.

Nachgefragt

Tanja Messerli
48 Jahre

Was ist flir dich Heimat?

Es waére einfach zu sagen,
dass Heimat dort ist, wo mei-
ne Liebsten sind. Aber es hat
ganz sicher auch mit der Lo-
kalitat zu tun. Ich kann mich
ohne viel Aufwand in der Kul-
tur bewegen.

Hast du einen Bezug

zum Balkan?
Ja, mein Schwager ist aus
dem Kosovo.

Was sind die Chancen

und Hindernisse bei

Gewerbeschilerinnen

und -schilern aus

dem postjugoslawi-

schen Raum?
Man ist dem Clan viel mehr
verpflichtet als beispielsweise
einem Lehrmeister. Das ist
ein grosses Hindernis. Es ist
schwierig, seinem Onkel kei-
nen Rabatt zu geben. Gleich-
zeitig setzt man die eige-
ne Lehrstelle aufs Spiel. Die
Chance ist sicher der Zusam-
menhalt, man hilft einander,
wann immer es geht.

Fabrice Sauthier
26 Jahre

Was ist flir dich Heimat?
Familie, Freunde, Kollegen,
halt der Freundeskreis, den
man hat. Esistdie Verbunden-
heit zu wichtigen Menschen
an einem Ort.

Hast du einen Bezug

zum Balkan?
Ja, ich habe im Freundeskreis
Leute, die von dort kommen.
Ichwar abernoch niein einem
dieser Lander in den Ferien.
Das Thema selber ist hinge-
genomniprasent und wird lei-
der meistens mit Schwierig-
keiten verbunden.

In welchen Settings

kdnnen Schiilerinnen

und Schuler sich im

Unterricht mit Themen

wie «Migration» und

«Heimat» beschéaftigen?
Ich denke, es gibt tiberall Mdg-
lichkeiten. Beispielsweise in
der Geographie. Da kann man
das mit einbeziehen, wenn
man sich frisch kennenlernt.
Etwa indem jeder sein Land
vorstellt.

Kathrin Schmid
35 Jahre

Was ist fiir dich Heimat?
Sich an einem Ort wohl und
sicher zu flihlen. Das kann
daheim oder unterwegs sein.

Hast du einen Bezug

zum Balkan?
Leider nein,ich warauch noch
nie dort. Meine Schwester ist
soeben mitdem Velo vom Bal-
kan her nach Hause gefahren
und hat vieles erzahlt. Es sei
sehr eindrlicklich gewesen,
wie herzlich sie dort begriisst
und empfangen worden sei.

Was sind die Chancen

und Hindernisse bei

Primarschilerinnen und

-schulern der zweiten

und dritten Einwande-

rungsgeneration?
Sicherlich der Nachname.
Und die Sprache ist am An-
fang auch ein Hindernis. Inun-
serem Schulhaus ist es aber
auch sehr bereichernd und
wird gut aufgenommen.









Heute finden Migrantinnen und Migranten aus dem postjugoslawischen Raum
und insbesondere deren Kinder vermehrt Wege, um die vorurteilsbelastete
Schublade, in der sie sitzen, mit zu definieren. Wie sie aus dieser herauskom-
men, bleibt noch weitgehend ungeklart. Erwiesen hingegen ist, dass mit

der fehlenden Anerkennung von Jugendlichen als gleichberechtigte Mitglieder
der Gesellschaft auch die padagogische Forderung nach (politischer) Parti-
zipation nicht konsequent umgesetzt werden kann.

Was Politische Bildung mit Anerkennung zu tun hat

«WEIL ICH NIE ALS
CHWEIZER BEHANDEL
WURDE»

Vera Sperisen

Das Image der Migrantinnen und Migranten aus dem post-
jugoslawischen Raum hat sich Uber die vergangenen vierzig
Jahre verandert. Die Vorurteile reichten vom «fleissigen Gastar-
beiter» in den 1980er-Jahren tber den «kriminellen Macho» in
den1990er- und den Nuller-Jahren bis hin zu den «ltalienern von
heute» (vgl. «Wie Traumausléander zum Feindbild Jugo wurden»
S.15). Es scheint, als konnten diese Vorurteile nur durch beruf-
lichen Erfolg aufgebrochen werden: das Moderationstalent
Gulsha Adilji, der Fussballer Xherdan Shagqiri oder der Akkordeo-
nist Mario Batkovic zeichnen das mediale Gesicht der zweiten
und dritten Generation neu.

Mit der neuen Sichtbarkeit ist zum ersten Mal eine 6ffentliche
Selbstdefinition moglich. Es existiert auch heute in den Kdpfen
vieler Menschen eine simple «Jugo-Schublade», in welche die-
se sehr heterogene Diaspora-Gruppe - und ihre Kinder - kate-
gorisiert werden. Eine gesellschaftliche Anerkennung jenseits
der Schublade gelingt primar tGber den Weg der Leistung, oder
zumindest des Erfolgs. Betroffene schaffen es vermehrt, die
Erfahrung des in-die-Schublade-gesteckt-Werdens zum The-
ma zu machen und den Inhalt dieser Schublade mitzugestal-
ten. Die junge Autorin Meral Kureyshi hatin ihrem Debltroman

«Elefanten im Garten» das Aufwachsen eines jungen Madchens
in Bern-Bumpliz nachgezeichnet, das mitihrer Familie aus dem
Kosovo gefliichtet ist. Sie beschreibt diese, auch eigene, Ge-
schichte schnorkellos und zuganglich und macht sie damit fiir
Menschen nachvollziehbar, welche sich nie in einer vergleich-
baren Situation des Ankommens und der Nichtzugehdrigkeit
befunden haben.

Die Erfahrung der Nichtzugehdrigkeit betrifft viele, auch viele
Schweizerinnen und Schweizer. Etwa den Churer Rapper Goran
Vulovi¢ alias «kMilchmaan». Dieser wundert sich selber dartiber,
warum er auf die Frage nach seiner Herkunft jeweils nicht mit
«Schweizer» antwortet. Immerhin ist Vulovi¢ in der Schweiz ge-
boren und aufgewachsen, erist in Chur zur Schule gegangen,
ist Schweizer Staatsbiirger und hat bei der Schweizer Armee
Militardienst geleistet. Und trotzdem bleibt dieses Gefiihl, nicht
richtig dazuzugehoren. Warum? Vulovi¢ beschaftigte sich inten-
sivmit der Frage der Zugehorigkeit. Entstanden ist daraus auch
ein Rap-Album mit dem Titel «i¢» (2013). Seine Antwort: «Weil
ich[...Junabhangig von meiner Person und meinen Taten nie als
Schweizer angesehen oder wie einer behandelt wurde.» Diese
Feststellung ist fir die Politische Bildung relevant.



Was Politische Bildung mit Anerkennung zu tun hat

Verantwortung durch Zugehdorigkeit

Fragen der Zugehdrigkeit und der Anerkennung sind aufs engs-
te mit dem in der Politischen Bildung wichtigen Ziel der Parti-
zipation verbunden. Politische Partizipation meint hier mehr
als Wahlen und Abstimmen. Jugendliche sollen zu handlungs-
fahigen, politisch miindigen Subjekten werden. Sie sollen ein
Sensorium fir politische Fragen entwickeln und sich politisch
engagieren konnen. Wer sich als handlungsfahig und als Teil
der Gemeinschaft versteht, der ist an der Mitgestaltung die-
ser Gemeinschaftinteressiert. Dieser positive Zusammenhang
zwischen dem Geflihl der Verantwortlichkeit, dem politischen
Interesse und der verstarkten Bereitschaft zur Partizipation
ist seit langem auch wissenschaftlich belegt und besteht im
Erwachsenenalter fort (Flanagan et al., 1999, 2004; Hart et al.,
2007; McFarland & Thomas, 2006). Wer sich gesellschaftlich
unbeteiligt, abgewiesen oderausgeschlossen flihlt, derist we-
niger Willens, sich fiir die Gestaltung und Verbesserung der Ge-
meinschaft einzusetzen - oder hochstens gegen sie. Dies gilt
flr alle Jugendlichen, egal ob mit oder ohne familiare Migrati-
onsgeschichte, ob mit oder ohne Schweizer Pass. Ohne positive
Anerkennungserfahrungen entsteht kein Zugehorigkeitsgefihl,
ohne Zugehorigkeitsgefiihl keine Verantwortungsbereitschaft
fir ein Kollektiv und ohne Verantwortungsbereitschaft auch
kein Wille und Interesse an politischer Teilhabe und solidari-
schem Handeln.

Zugehorigkeit durch Anerkennung

Ob Menschen sich in einem Kollektiv anerkannt fiihlen, hat so-
wohl mit der Fremd- wie auch mit der Selbstwahrnehmung zu
tun. Der Erziehungswissenschaftler Paul Mecheril spricht von
alltéglichen Zugehdorigkeitserfahrungen, welche ein «Wir» eroff-
nen oderverunmaoglichen. In diesen Erfahrungen vergewissern
wir uns, und es wird uns versichert, wo wir dazugehoren (kon-
nen), wo nicht, und mit welchen Zuschreibungen diese Zuge-
horigkeiten verbunden werden. Beispielsweise, wenn einemiin
Chur geborenen und aufgewachsenen Jungen, nennen wir ihn
Goran, aufgrund seiner Haare, seiner Hautfarbe, seines Na-
mens oder seiner Art zu sprechen immer mal wieder die Frage
nach der «urspriinglichen Herkunft» gestellt wird. Oder wenn
seiner besten Freundin Ladina, auch in Chur geboren und aufge-
wachsen, aufgrund ihrer Haare, ihrer Hautfarbe, ihres Namens
und ihrer Art zu sprechen Uberhaupt nie die Frage nach der
«ursprunglichen» Herkunft gestellt wird. Mit diesen und vielen
anderen alltaglichen Zugehdorigkeitserfahrungen erleben und
verinnerlichen Goran und Ladina die gesellschaftlichen Grenz-
ziehungen flir Zugehorigkeiten zu unterschiedlichen Kollektiven
(Schulklasse, Stadt, Schweizer*innnen, Ausléander*innen, Ein-
heimische, Fremde, mit Migrationshintergrund, Arbeitermilieu,
Akademikerfamilie und noch viele weitere Kategorien).

Solche Erfahrungen tragen dazu bei, dass jeder Mensch sich
im Kopf eine Landkarte der geltenden Zugehdorigkeitsordnun-
gen zusammenstellt, in welcher auch die eigene Zugehorigkeit
verortet ist. Es handelt sich dabei um subtile Erfahrungen, die
uns erstens aufzeigen, welchen Kollektiven wir zugerechnet
werden. Und zweitens vor Augen flihren, welche kulturellen

Zuschreibungen mit diesen Kollektiven verbunden werden. Die
Krux bei der Sache ist: Die Zuschreibungen der anderen entfal-
tenimmer auch eine Wirkung auf Goran, auf Ladina, auf uns alle.
Jede Identitatskonstruktion basiert stark auf Rickmeldungen,
aufden Formen der Anerkennung oder Nichtanerkennung, mit
welchen wir konfrontiert werden.

Betrachtungen durch die «Politik-Brille»

Am Zentrum Politische Bildung und Geschichtsdidaktik in Aarau
wurde 2012 das didaktische Modell der «Politik-Brille» entwi-
ckelt (vgl.Ziegler et al.). Anhand dieser Betrachtungsweise ler-
nen Schiilerinnen und Schiiler Alltagsphanomene wie beispiels-
weise Fussball (vgl. POLIS Nr.5) oder Mode (vgl. POLIS Nr.7) aus
einer politischen Perspektive zu analysieren. Sie setzen sich
sozusagen eine Brille auf, mit welcher sie den Untersuchungs-
gegenstand entlang der Basiskonzepte der Politischen Bildung
befragen (Sander2007). Unter Basiskonzepten verstehtmanin
der aktuellen Literatur das Konzept der Macht, des Rechts, des
Gemeinwohls, des politischen Systems, der Offentlichkeit und
der Knappheit (vgl. Ebd.).

Dass wirin einer Migrationsgesellschaft leben, ist eine Realitat.
Viele Fragen beziglich des Zusammenlebens sind allerdings
offen oder fuhren in der heutigen Form zu Ausgrenzung, ge-
sellschaftlicher Segregation und Entsolidarisierungen. Des-
halb liegt es auf der Hand, das Phanomen der «Migrationsge-
sellschaft Schweiz» mit Schilerinnen und Schilern unter die
Lupe zu nehmen. Die Redaktion des vorliegenden POLIS hat
hierzu exemplarisch die Migrationserfahrung, das Ankommen
und Leben von Menschen aus dem postjugoslawischen Raum
portratiert. Ziel der Politischen Bildung muss es sein, diese viel-
schichtigen Migrationsrealitdten aus einer politischen Pers-
pektive zu erkennen und zu verstehen. Ubersetzt in das didak-
tische Modell der «Politik-Brille» bedeutet dies, die Realitaten
hinsichtlich der Machtverhéltnisse, der rechtlichen Realitaten,
des Gemeinwohls, des politischen Systems, der diskursiven Of-
fentlichkeit und hinsichtlich der Ressourcenfrage zu erkennen
und zu verstehen (vgl. «Politik-Brille» in Ziegler et al. 2012). Das
POLIS «Schweicer Heimat» soll flir diese Betrachtungsweisen
exemplarisch einen Grundstein legen und zum Nachdenken
Uber Fragen der politischen, sozialen und kulturellen Anerken-
nung von Menschen anregen.

LITERATUR

Flanagan, Connie et al. (1999).
Adolescents and the «social contract»:
Developmental roots of citizenship in
seven countries. In M. Yates & J. Youniss
(Eds.), Roots of civic identity. Inter-
national perspectives on community
service and activism in youth
(pp.135-155). Cambridge, MA:
Cambridge University Press.

Hart, Daniel et al. (2007). High School
Community Service as a Predictor
of Adult Voting and Volunteering.

American Educational Research Journal,

44.1), pp.197-219.

Sander, Wolfgang (2007).
Politik entdecken - Freiheit leben.
Schwalbach/Ts. 2007.

McFarland, Daniel A., Reuben ThomasJ.
(2006). Bowling Young: How Youth
Voluntary Associations Influence Adult
Political Participation. American Socio-
logical Review, 71(3), pp.401-425.

Ziegler, Béatrice et al. (2012):
Handreichung Politische Bildung.
Downloadbar unter: www.politischebil-
dung.ch/system/files/downloads/
politische_bildung_handreichung.pdf



Identitats- und Mutgeschichten von Buchs bis Gu¢a Gora

«MEINE LEHRER
WAREN
MEIN 6LUCK»

Claudia Schneider und Vera Sperisen
Fotografin Interview: Vera Sperisen

Ivica Petrusi¢ im Portrat - mit Geschichten uber seine Jugend in Buchs,
seine Musik, die Jugendarbeit und die bosnische Diaspora in der Schweiz.

10



Identitéts- und Mutgeschichten von Buchs bis Gu¢a Gora

1991sind Sie als Teenager in die Schweiz

immigriert. Welches Bild hatten Sie damals

von der Schweiz?
Mein Vater arbeitete als Saisonnier damals in der Schweiz
und ich konnte ihn in den 1980er-Jahren bereits ein paar
Mal besuchen. Aus dieser Zeit hatte ich ein zurlckhal-
tendes Bild von der Schweiz. Sie war fur mich damals
Uberhaupt nicht der Ort, wo ich hin wollte. Das hatte wohl
weniger mit der Schweiz, als vielmehr mit der Tatsache zu
tun, dassich als 14-Jahriger aus meinem Lebenin Bosnien
herausgerissen wurde. Ichwarin Bosnien gliicklich, hat-
te viele Kollegen. Ich erinnere mich, wie schwierig es fiir
meine Eltern war, mich zu Gberzeugen, mitin die Schweiz
zu kommen. Schliesslich einigten wir uns auf einen Deal:
Wenn es mir nach einem Jahr hier nicht gefallt, kehre ich
zurlick nach Bosnien, lebe bei meiner Grossmutter und
schliesse dort die Schule ab.

Wie war das erste Jahr?
Es war schwierig. Die fremde Sprache war das eine,
aber dann wurden bei mir als Teenager auf einmal auch
Méadels aktuell. Ich kannte die Codes nicht und hatte

«lch riet denJugendlichen, bei der Lehrstelle zuerst anzurufen, dann vorbeizugehen, damit sie die Jugendlichen auch sehen. Beim
Telefonieren sollen sie versuchen, moglichst lange ihren Namen nicht zu sagen.» lvica Petrusi¢

Miuhe, irgendwo Anschluss zu finden. Gleichzeitig fing
in Bosnien der Krieg an. Es war schnell klar, dass eine
Riackkehr nun nicht mehr in Frage kam. Ein Jahr spater,
1993, zerstorte der Krieg unser ganzes Dorf und vertrieb
die restlichen Menschen. Das war der Moment, in wel-
chem ich mich fir die Schweiz entschied. Ich erkannte,
dass es mein Bosnien und mein Jugoslawien nicht mehr
gibt. Und dass ich jetzt entweder im Jammertal versinke
oder versuche, mich hier Zuhause zu fiihlen. Der Krieg
hat meinen Integrationsprozess hier in der Schweiz stark
beeinflusst. Das kommt mir immer wieder in den Sinn.

Welche Rolle spielte die Schule in dieser Zeit?
Neben den eigenen Voraussetzungen und Veranlagun-
gen sind ja immer auch andere Faktoren wichtig fur die
Anerkennung. Vor allem das System, in das man hinein-
kommt, muss begreifen, umwas es bei diesem bestimm-
ten Menschen geht. Ich hatte grosses Gliick mit mei-
nen beiden Lehrern. In Bosnien war ich einer der besten
Schiiler. Hier wurde ich ein Jahr zurlickgestuft und be-
suchte zuerst die Real. Bis mein Lehrer nach ein paar
Monaten begriff, dass ich unterfordert war. In der Sek

1



Identitats- und Mutgeschichten von Buchs bis Gu¢a Gora

hatte ich nochmals Glick. Mein neuer Lehrer war alles
andere als ein klassischer Lehrer. Er unterrichtete uns mit
erweiterten Lernformen. Wir haben Priifungen geschrie-
ben, wann wir wollten. Wir haben gelernt, was wir wollten.
Wir durften unseren Wochenplan selber machen. Er hat
in Projekten gearbeitet und das halbe Schulhaus umge-
stellt. Das ist bei mir extrem gut angekommen.

Was gab lhnen in der Freizeit Anerkennung?
Dieser Lehrer war auch Trainer des Handballclubs Suhr
Aarau und hatte ein eigenes Musikstudio. Er hat mich
im Basketball gefordert, ich konnte bis in die Schwei-
zer Junioren-Nati aufsteigen — und das ohne Schweizer
Pass. Mirwurden viele Turen geoffnet. Ich konnte Sport
machen, mich musikalisch betatigen. Wir haben mit un-
serem Lehrer eine eigene Band gegriindet, die «Kids Of
Time», und 1995 sogar eine eigene CD herausgebracht.
Alles, was mir Spass machte, konnte ich nun anpacken.

Die Musik begleitet Sie auch heute noch.

Sie sind Sanger und Texter in der Zehner-

Kombo «Suma Covjek» und machten mit

dem Song «Swiss International Psalm»

2011 auf sich aufmerksam.
Das erste Projekt mit der Band «Suma Covjek» war un-
bewusst auch gleich Teil meines Wahlkampfes. Ich war
damals im Grossrat und wollte in den Nationalrat gewahlt
werden. Wirinterpretierten die Schweizerhymne neu und
machten daraus eine serbokroatische Schweizerhymne
und schenkten diesen «Swiss International Psalm» der
Schweiz zum 1. August.

Im Videoclip zum Song spielen Sie stark mit

den Klischees der Schweiz und des Balkan.

Warum?
Klischees sind ein guter Aufthédnger, um kiinstlerisch mit
den unterschiedlichen Kulturen umzugehen. Wir kon-
frontieren die Leute damit gerne. Dabei gibt es Reak-
tionen wie: «Das stimmt doch so gar nicht mehr!» oder
«Die sind ja viel weiter!». Gleichzeitig arbeitet aber auch
die Politik stark mit diesen Klischees. Die SVP hatin den
1990er-Jahren die Deutungshoheit tbernommen, wenn
es darum geht, den klassischen Schweizer zu definieren.

2003 liessen Sie sich einbiirgern. Begegnen

Sie den gangigen Klischees gegenliiber dem

Balkan trotzdem noch?
Ich binin meinem Freundeskreis immer noch der «Jugo»,
derim Sommer fiir das Spanferkel zustandig ist. Und der
Schnaps muss auch von mir sein (lacht). Fir mich istdas
okay. Es ist ja auch nach wie vor ein Teil von mir. Man ist
einfach spielerischer unterwegs und weiss, wann es als
Witz gemeint ist. Der bosnische Witz, um noch bei den
Klischees zu bleiben, ist Gibrigens ein extrem schwarzer
Humor. Alle machen sich Gber uns lustig. Im Jugoslawien-
kontext sind wir so richtig die Doofen, die Hinterwaldler.
Mir ist es extrem wohl in der Rolle, in welcher man sich
selbst nicht zu ernst nimmt.

12

Wie gehen die Jugendlichen mit den

Klischees um?
Das Interessante ist, dass die Jugendlichen viele Kli-
schees libernehmen und weiterentwickeln. Sie katego-
risieren sich gegenseitig: «\Was bist denn du jetzt fiir ei-
ner?» Es gibt die Auslénder - jene aus dem Balkan bis
runter nach Afrika. Und dann die Schweizer: Die Norma-
len, die Auslander cool finden, dann die Papierlischwei-
zerund schliesslich die Eidgenossen. Als Jugendarbeiter
war es fir mich eine echte Motivation, zusammen mit
denJugendlichen gegen diese Klischees anzukampfen.

Wie schafft man das?

Wir haben darauf hingearbeitet ihnen zu vermitteln, wie
wertvoll sie sind in dieser Vielfalt. Sie sollen sich nicht
fir das eine oder andere entscheiden missen. Ich sagte
ihnen: «Diese Vielfalt ist ein Vorteil fiir euch. Lasst euch
nicht in eine Schublade stecken.» Was natirlich gerade
in der Identitatssuche schwierig ist. Da wiinscht man sich
jamanchmalVieles. Heute ist man Hip-Hopper, morgen
ist man Skater. Neben diesem Hin- und Hergerissen-
sein kommt zusatzlich dazu noch die Geschichte mit der
Identitat, mit Nationalitdten und Kulturen. Da passieren
grosse Identitatsgeschichten.

Zum Beispiel?
Zum Beispiel bei der Lehrstellensuche. Die Jugendlichen
fangen dann selber an, sich zu verleugnen: «Jetzt habe
ich so einen beschissenen Namen und muss damit eine
Lehrstelle finden.» Mit diesen Voraussetzungen haben
wir versucht, zu arbeiten. Das war die Realitat. Ich riet
den Jugendlichen, bei der Lehrstelle zuerst anzurufen,
dann vorbeizugehen, damit sie die Jugendlichen auch
sehen. Beim Telefonieren sollen sie versuchen, moglichst
lange ihren Namen nicht zu sagen. Ich finde das furcht-
bar, ihnen solche Tipps geben zu missen. Gleichzeitig
will ich auch nicht, dass man zu schnell von etwas sehr
Ausserlichem wie dem Namen abgelenkt wird. Das war
mein individueller Ansatz. Egal, was politisch passiert:
Am Schluss geht es um diese jungen Menschen und ge-
meinsam mit ihnen wollen wir einen Weg fir sie finden.

Wie wichtig ist es lhnen, den Jugendlichen

Moglichkeiten aufzuzeigen, wie sie sich

politisch engagieren konnten?
Weniger wichtig. Ich selber hatte wahrend meiner Ju-
gendzeit im Jugendtreff in Buchs oder in Aarau im Flos-
serplatz meine eigenen Vorbilder, das waren aber keine
Politiker, sondern es war DJ Bobo, der damals so langsam
am Aufkommen war. Auch mein Lehrer hat mir die Mog-
lichkeit, sich politisch zu engagieren, nie bewusst vermit-
telt. Er gab mir vielmehr mit, dass ich meine Ideen umset-
zen soll. Als Jugendarbeiter trifft man immer wieder auf
kleine Momente, die einem ermdglichen, dass sich die
Jugendlichen selber erfahren. Diese Momente der An-
erkennung sind viel wichtiger als das politische Engage-
ment zu vermitteln. Das steht flir mich auch heute noch
im Zentrum. Und wenn die Jugendlichen das Bedurfnis



Identitéts- und Mutgeschichten von Buchs bis Gu¢a Gora

haben, inihrer Gemeinde etwas zu realisieren, dann bit-
te ich die Gemeinden jeweils, ihnen keine Steine in den
Weg zu legen. Die Formulare einfacher zu gestalten. Es
einfach geschehen zu lassen. Vor der Jugend muss man
nicht Angst haben. Und wenn die Jugendlichen dann ein
positives Erlebnis haben, hat man sehrviel erreicht - und
dies ist der zentrale Aspekt, der hilft, dass sie sich spater
eventuell politisch engagieren.

Mit dem Projekt i-platform.ch schlagen Sie eine
Briicke zwischen Bosnien und der Schweiz.

Ich habe hier vor langer Zeit mit ein paar Menschen,
die aus Kroatien und Bosnien stammen, einen Basket-
ball- und einen Kulturverein gegriindet. Der Kulturverein
heisst Gu¢a Gora, wie das bosnische Dorf, aus dem ich
komme. Wir haben einen Schrebergarten in Buchs zu
unserer zentralen Lokalitat gemacht. Wir organisieren
Turniere und Kulturabende und finanzieren so den lo-
kalen Fussball- und Folkloreverein vor Ortin Gu€a Gora.
Der Fussballvereinist dort tibrigens der einzige Verein, in
welchem Bosniaken und Kroaten zusammen etwas ma-
chen. Zwanzig Jahre nach dem Krieg ist so vieles im All-
tag, wie zum Beispiel die Schulen, immer noch getrennt.
Ein Schulkollege aus meiner Jugendzeit in Bosnien trai-
niert nun die Junioren in diesem Fussballverein.

Durch das Projekt i-platform wird die bosnische Diaspora
in der Schweiz motiviert, sich fir die Entwicklung ihres
Herkunftslandes zu engagieren. In erster Linie geht es
uns auch darum, dem Land wirtschaftlich auf die Beine
zu helfen, mit dem Knowhow und den Ressourcen der
ausgewanderten Bevolkerung. Es entstehen verschie-
dene kleine Kooperationen und KMUs, die Arbeitsplatze
schaffen, aberauch Momente, die ganz banale alltdgliche
Begegnungen ermdglichen. Daist auf sehrvielen Ebenen
Gutes am Entstehen, richtige Mutgeschichten. Ich glau-
be, der Zeitpunktistlangsam gekommen und die Distanz
zu dem alten Bosnien ist da, um etwas Neues zu entwi-
ckeln. Es braucht solche Ubungsfelder fiir kleine Pro-
jekte, die nicht gleich Identitatsdiskussionen lostreten.

Wie geht es der bosnischen Diaspora hier

in der Schweiz?
Ich erlebe eine grosse Enttauschung innerhalb der
Diaspora. Das Gemeinschaftliche ging verloren und die
Leute haben sich zurtickgezogen. Friiher gab es hier in
Aarauin der Industriestrasse einen jugoslawischen Klub,
mein Vater war dort haufig der Gastgeber und machte
Cevapcici. Man kénnte auch sagen, wir haben uns durch
das Zurlickziehen gut angepasst, integriert (lacht). Aber
ich bin mir nicht sicher, ob dieses Sich-Zurlickziehen fiir
die Schweiz ein Gewinn ist. Ware es nicht besser ge-
wesen, wir hatten uns ein bisschen mehr gewehrt und
mehr geweigert?

Welchen Bezug haben die Jugendlichen der
Diaspora zum Balkan?
Sie sehen den Balkan wieder als etwas Gemeinsames. Sie
besuchen diese Ethno-Clubs, in welchen irgendwelche

Divas und durchtrainierte Sdnger aus dem Balkan einge-
laden werden. Es wird zu «Turbofolk» getanzt. Den Jun-
gen ist es nicht mehr so wichtig, zu betonen, aus wel-
chem Teil des Balkans sie kommen. Das gefallt mir. Sie
suchen im «Balkan-Sein» wieder das Gemeinsame, los-
gelost vom Nationalistischen. Als Musiker finde ich es
natirlich schade, dass es mit dem technounterlegten
Folk-Beat passiert (lacht).

IVICA PETRUSIC

Ivica Petrusi¢ ist Sozialarbeiter FH,
diplomierter Jugendarbeiter und Ge-
schéaftsflhrer bei okaj zliirich - Kantonale
Kinder- und Jugendférderung. EristVize-
prasident des DOJ (Dachverband offene
Kinder- und Jugendarbeit Schweiz), Vor-
standsmitglied bei i-platform, Mitglied
der Migrationskommission des Kantons
Aargau und Sanger und Texterin den bei-
den Bands «Suma Covjek» und «Extrem

Bosnian Blues Band».

[-PLATFORM.CH

Diei-platform.chist eine Initiative zur Zu-
sammenarbeit und Entwicklung Bosnien
und Herzegowinas. Das «i» bedeutet auf
Bosnisch «und» und steht fir das Ver-
bindende. Das Projekt hat zum Ziel, die
Zusammenarbeit zwischen der Schweiz
und Bosnien und Herzegowina aufzubau-
enund zu pflegen. Es wird von der Direkti-
on fur Entwicklung und Zusammenarbeit

(DEZA) unterstitzt.

13






Wahrnehmungswandel der jugoslawischen Migrationsbevolkerung

WIE
TRAUMAUSLANDER
UM
FEINDBILD JUGO

WURDEN

Thomas Biirgisser

Plotzlich war von jungen herumlungernden und pobelnden Mannern die Rede,
die schlecht integriert, ohne Ausbildung, frustriert, kriminell und gewaltbereit
seien. lhre Herkunft: «Das Pulverfass Balkan». Zeitgleich mit dem Ausbruch der
Burgerkriege und dem Zerfall Jugoslawiens begann auch die Stigmatisierung
der jugoslawischen Bevolkerung in der Schweiz. Galt die Bevolkerungsgruppe in
der offentlichen Wahrnehmung bis zu diesem Zeitpunkt als «unproblematischp,
kippte dieses Bild, als Medien und Politik fur ihre Analysen zu den Ursachen der
Burgerkriege auf kulturalistische Klischees zuruckgriffen.

15



Wahrnehmungswandel der jugoslawischen Migrationsbevélkerung

In der Wahrnehmung der Menschen in der Schweiz, die
aus dem ehemaligen Jugoslawien stammen, vollzog sich
ab 1990 ein krasser Imageverlust. In ihrem Selbstbild
waren sie von einst gern gesehenen «Bilderbuch- und
Traumauslandern» zur «unbeliebtesten Bevolkerungs-
gruppe der Schweiz», zum «Feindbild Jugo» gewor-
den. Heute leben iber 300’000 Staatsbirgerinnen und
Staatsblirger aus Nachfolgestaaten Jugoslawiens in der
Schweiz. Bosnier, Kosovarinnen, Kroaten, Makedonier-
innen, Montenegriner, Serbinnen und Slowenen stellen
mit fast zwanzig Prozent die grosste Gruppe der aus-
landischen Bevolkerung. Dazu kommen Zehntausende
ehemalige Migrantinnen und Migranten, die im Laufe
der Jahre das Schweizer Blirgerrecht erworben haben.
Statistisch gesehen hat einer von zwanzig Menschen,
denen wir tagtaglich begegnen, seine familidren Wur-
zeln im ehemaligen Jugoslawien. Wie kamen sie in die
Schweiz und wie vollzog sich dieser bedeutungsvolle
Wahrnehmungswandel ihnen gegentiber?

Liberales Ausreiseregime als Katalysator

Neben einer kleinen Zahl politischer Fliichtlinge han-
delt es sich bei der jugoslawischen Bevdlkerung in der
Schweiz im ersten Nachkriegsjahrzehnt vorwiegend um
eine Elitenmigration. So beschéftigte etwa der Elektro-
technik-Konzern Brown, Boveri&Cie. in Baden ab den
1950er-Jahren Hunderte von Ingenieuren und Techni-
kern aus Jugoslawien. In den 1960er-Jahren bekundeten
Schweizer Unternehmen zunehmend Muhe, im traditio-
nellen Rekrutierungsland Italien Arbeitskrafte anwerben
zu kénnen. Die virulente, gegen italienische Gastarbeiter
gerichtete «Uberfremdungsdebatte» liess die Behdrden
ihr Augenmerk auf neue Rekrutierungsgebiete richten.

Neben einer kleinen Zahl politi-
scher Fluchtlinge handelt es sich
bei der jugoslawischen Bevolke-
rung in der Schweiz im ersten
Nachkriegsjahrzehnt vorwiegend
um eine Elitenmigration.

16

Jugoslawien unterhielt als einziger kommunistischer
Staat ein liberales Ausreiseregime flir seine Blirgerin-
nen und Birger. Radikale Wirtschaftsreformen hatten
zur Entlassung Hunderttausender Arbeiterinnen und
Arbeiter gefihrt, die der Staat nun zur «temporaren
Beschaftigung» an das westliche Ausland vermitteln
wollte. Schweizerischerseits zeigte man sich zu Be-
ginn der 1960er-Jahre Uberzeugt, die jugoslawischen
Gastarbeitenden wiirden sich «leicht an unsere Sitten
und Gebrauche sowie unsere Arbeitsbedingungen an-
passen» kdnnen.

Die Zuwanderung aus Jugoslawien erfuhr ab 1962 einen
markanten Anstieg. Als erstes begann im Friihjahr 1964
der Schweizerische Bauernverband mit Kollektivrekru-
tierungen von Gastarbeitern aus Jugoslawien, das bis
in die 1990er-Jahre hinein das wichtigste Herkunftsland
von Arbeitskraften flr die Schweizer Landwirtschaft blei-
ben sollte. Bald darauf folgten Anwerbeaktionen ande-
rer Branchenverbande, etwa des Verbands Schweizer-
ischer Krankenanstalten oder des Hotelier-Vereins. Die
grossten Kontingente rekrutierte ab 1970 das Bauge-
werbe. Zahlreiche jugoslawische Gastarbeiterinnen und
Gastarbeiter kamen nun als «unqualifizierte Arbeitskraf-
ten in die Schweiz und unterlagen dem Saisonnierstatut.
Oftmals rekrutierten Schweizer Arbeitgeber «schwarzy,
unter Umgehung der jugoslawischen Behorden, denen
eine Vermittlungsgebuhr hatte bezahlt werden mussen.
Viele kamen deshalb mehrere Saisons hintereinander
oder vermittelten Stellen an Freunde und Verwandte,
wodurch sich zahlreiche personelle und institutionelle
Netzwerke bildeten.

Diese Jugoslawinnen und Jugoslawen kamen aus un-
terschiedlichen Regionen des sozialistischen Vielvol-
kerstaates. Fachleute und Akademiker (darunter viele
Arztinnen und Arzte), die nach wie vor die Hélfte der
Migrationsbevolkerung ausmachten, stammten vor-
wiegend aus den entwickelten nordlichen Landesteilen
wie Slowenien, Kroatien oder Nordserbien. Die unqualifi-
zierten saisonalen Arbeitskrafte wurden dagegenin den
strukturschwachen Gebieten Zentralserbiens, Kosovos
und Makedoniens rekrutiert. Nach Nationalitdt wurde
damals nicht unterschieden, in der Schweiz waren sie
alle «Jugoslawen». Gerade mit den Gastarbeitern aus
den sehrlandlichen, traditionellen und oft muslimisch ge-
pragten Gebieten im Stiden konnte es schon mal zu Ver-
standigungsschwierigkeiten, kulturellen Missverstand-
nissen und anderen Problemen kommen. Im Allgemeinen
waren aber die Urteile von Behdrden und Arbeitgebern
durchwegs positiv. Die Jugoslawen seien in der Regel
bereit und fahig, «rasch eine unserer Sprachen zu ler-
nen», sie wurden «wertvolle Arbeit» leisten und «weni-
ger Sorgen» verursachen, «als z.B. die viel zahlreicheren
und uns fremderen Angehdérigen einiger Mittelmeerlan-
denr», schrieb 1970 etwa der schweizerische Botschafter
in Belgrad nach Bern. Mehr als zwei Drittel von ihnen wa-
ren Erwerbstatige, in der Mehrheit wohnten ihre Familien
weiterhin in Jugoslawien.



Wahrnehmungswandel der jugoslawischen Migrationsbevolkerung

Erste politische Spannungen

Der verhaltnismassig kleine «Grundstock» von (je nach
Jahreszeit) zwischen 20’000 und 40’000 jugoslawi-
schen Gastarbeiterinnen und Gastarbeitern erreichte die
Schweiz just auf dem Héhepunkt der Uberfremdungs-
debatte im Rahmen der «Schwarzenbach-Initiative». Im
Laufe der1970er-Jahre versuchten die Schweizer Behor-
dendeshalb — und auch unter dem Eindruck der durch die
Olkrise hervorgerufenen Rezession - die auslandische
Wohnbevolkerung zu reduzieren. Gleichzeitig genehmig-
ten sie bei der Kontingentvergabe gewissen Branchen
immer wieder grosszlugige Ausnahmebewilligungen.
So stieg die Zahl jugoslawischer Arbeitskrafte bis in die
1980er-Jahre weiterhin kontinuierlich an. Die meisten von
ihnen blieben mit ihrer Heimat eng verkniipft. Wahrend
einem Grossteil des Jahres arbeiteten die Eltern in der
Schweiz, die Kinder blieben zu Hause bei den Gross-
eltern. Einen intimen literarischen Einblick in eine jugo-
slawische Gastarbeiter-Familiengeschichte bietet die
aus der nordserbischen Vojvodina stammende Autorin
Melinda Nadj Abonji mit ihrem autobiographisch inspi-
rierten, preisgekronten Roman «Tauben fliegen auf».

Zu Beginn der 1980er-Jahre traten die wirtschaftlichen
Probleme Jugoslawiens verstarkt an die Oberflache und
es kam, angefangen im Kosovo, vermehrt zu politischen
Spannungen und Konflikten. Viele Saisonniers hatten mit
der Zeit eine Jahresbewilligung und spater das Nieder-
lassungsrecht erhalten. Als ihre Perspektiven auf eine
Rickkehr in die Heimat schwanden, machten sie vom
Recht des Familiennachzugs Gebrauch. Zwischen 1980
und 1990 verdreifachte sich durch diese Kettenmigration
die jugoslawische Wohnbevdlkerung von rund 60’000 auf
Uber 170'000. Kinder und Ehepartner der Gastarbeiten-
den mussten sich unvorbereitet an eine sprachlich und
kulturell teilweise fremde Umgebung anpassen. Anstatt
wie bisher die Schweizer Léhne in die Heimat zu Uberwei-
sen, mussten die Migrantinnen und Migranten mitihren
zumeist bescheidenen Einklinften die vergleichsweise
sehr hohen Lebenshaltungskosten flir eine ganze Fa-
milie bestreiten. Besonders fir traditionell kinderreiche
albanische Grossfamilien bedeutete dies eine grosse
okonomische Belastung.

Steigende Sichtbarkeit innerhalb der
Gesamtgesellschaft

Zwischen dem Ausbruch des Blirgerkriegs in Kroatien
1991, spater in Bosnien bis zur Kosovokrise 1999 stieg die
Zahl der «Ex-Jugoslawen», wie sie nun genannt wurden,
noch einmal auffast 400’000 an - darunter Zehntausen-
de oft schwer traumatisierte Fliichtlinge. Die rasche Be-
volkerungszunahme, aber auch die intensive 6ffentliche
Auseinandersetzung mitdem Burgerkrieg in Jugoslawien
steigerte die Sichtbarkeit dieser Migrationsgruppe inner-
halb der Gesamtgesellschaft. Im Kalten Krieg war man
dem foderalistisch organisierten jugoslawischen Staat,

17

Die Jugoslawen seien in der Regel
bereit und fahig, «rasch eine un-
serer Sprachen zu lernen», sie wur-
den «wertvolle Arbeit» leisten

und «weniger Sorgen» verursachen,
«als z.B. die viel zahlreicheren und
uns fremderen Angehaorigen einiger
Mittelmeerlander», schrieb 1970
der schweizerische Botschafterin
Belgrad nach Bern.



Wahrnehmungswandel der jugoslawischen Migrationsbevélkerung

der mit seinem vergleichsweise liberalen Wirtschafts-
system und seiner «blockfreien» Aussenpolitik, ahnlich
wie die neutrale Schweiz, einen unabhangigen Weg be-
schritt, durchaus mit Sympathie begegnet. Jugoslawien
war der wichtigste Handelspartner der Schweiz in Osteu-
ropa. Politisch arbeitete man aufverschiedenen Ebenen
derart einmutig zusammen, wie es mit keinem anderen
sozialistischen Staat vorstellbar gewesen ware. Zudem
war die jugoslawische Adriakuste lange Zeit fir Hundert-
tausende Schweizerinnen und Schweizer eine beliebte
Feriendestination. Nun jedoch griffen Medien und Politik
oft auf platte kulturalistische Klischees zurick, um den
gewaltsamen Zerfall Jugoslawiens zu erklaren. Die Ana-
lyse der komplexen Ursachen blieb zumeist aus. Nicht
nurin der Schweiz diente etwa die Erklarung, irrationale
Gewalt sei eben «schon immer» ein Teil «des Balkans»
gewesen, als bequemes Vorurteil.

Weit Uber die fremdenfeindlichen Kampagnen rechts-
extremer Parteien hinaus wurden solche stereotypen
Vorstellungen in den 1990ern pauschal auch auf die Ge-
samtheit der Migrationsbevdlkerung aus dem ehemali-
gen Jugoslawien projiziert. Bis heute beeinflussen die-
se Vorurteile den migrationspolitischen Diskurs. Uber
«Jugosy, «lés», «Shipis» oder «Leute vom Balkan» werden
auch Stellvertreterdebatten zu Themen wie Jugendge-
walt, Arbeitslosigkeit oder Missbrauch der Sozialwerke
geflhrt. Fast zwei Jahrzehnte nach dem Ende der krie-
gerischen Auseinandersetzungen im ehemaligen Jugo-
slawien scheinen sie zeitweise etwas aus der Schusslinie
der Problemdebatten tber Migration geraten zu sein.
Stattdessen riickten seither neue Gruppierungenin den
Fokus der Medien. Die schiere Zahl von Menschen aus
dem ehemaligen Jugoslawien und die Dauer ihres Auf-
enthalts in der Schweiz lassen mutmassen, dass sich mit
der Zeit eine Normalisierung in Bezug auf die Wahrneh-
mung durch die Mehrheitsbevdlkerung einstellen wird,
ahnlich wie dies bei den Zuwanderinnen und Zuwande-
rern aus ltalien der Fall war.

In der Offentlichkeit besonders sichtbar ist etwa das zu-
meist positiv besetzte Feld des Sports: Im Achtelfinalspiel
gegen Polen standen an der EM-Endrunde in Frankreich
2016 fur die von Vladimir Petkovic¢ trainierte Schweizer
Fussballnationalmannschaft ganze sechs Spieler mit
«ex-jugoslawischem Migrationshintergrund» in der Start-
aufstellung - darunter Torschlitze Xherdan Shaqiri. Da-
riber, ob und wie weit durch den Einsatz der Schweizer
«Balkankicker» auf dem Fussballfeld auch das vielfache
Engagement ihrer ehemaligen Landsleute in Wirtschaft,
Gesellschaft, Wissenschaft, Politik und Kultur eine ver-
mehrte Wirdigung erfahrt und erfahren wird, kann nur
spekuliert werden. Jedenfalls missen Félle einer «erfolg-
reichen Integration» von Menschen aus dem ehemaligen
Jugoslawien offenbar weiterhin explizit hervorgehoben
werden. Auch «Jugos» zweiter und dritter Generation, die
schon lange Schweizerinnen und Schweizer geworden
sind, drohen heute noch auf Grund ihrer Herkunft stig-
matisiert und «in denselben Topf» geworfen zu werden.

18

Wahrend einem Grossteil des
Jahres arbeiteten die Eltern in
der Schweiz, die Kinder blieben
zu Hause bei den Grosseltern.

WAHLVERWANDTSCHAFT
ZWEIER SONDERFALLE IM
KALTEN KRIEG. SCHWEIZERISCHE
PERSPEKTIVEN AUF
DAS SOZIALISTISCHE
JUGOSLAWIEN 1943-1991

Die Dissertation von Thomas Blirgisser
gibt erstmals einen umfassenden Uber-
blick Giber die Beziehungen der Schweiz
zum sozialistischen Jugoslawien aus
Sicht schweizerischer Akteure aus Poli-
tik, Journalismus, Wissenschaft und Wirt-
schaft. Die Studie beschreibt eine heute
kaum mehr bekannte, dusserst vielfaltige
Verflechtungsgeschichte. Das Buch kann
unter www.dodis.ch/q8 gratis als PDF, fiir
iPad und e-Reader heruntergeladen oder
als Print-on-Demand bestellt werden.

Thomas Biirgisser: Wahlverwandtschaft
zweier Sonderfélle im Kalten Krieg.
Schweizerische Perspektiven auf das
sozialistische Jugoslawien 1943-1991
(=Quaderni di Dodis 8). Bern 2017.

Dieser Artikel erschien 2013 erstmals
im Tangram 31 und wurde flir das POLIS
Uberarbeitet und gekirzt.

Thomas Blirgisser, Historiker und Journalist, ist
Leiter Wissenschaftliche Kommunikation und
Vermittlung beim Forschungsinstitut Diplo-
matische Dokumente der Schweiz in Bern.






Lejla Sukaj

«|M DURCHGANGS-
HEIM WAR DIE HALBE
WELT ZUHAUSE»

Vera Sperisen

Die Soziologin Lejla Sukaj lebt im Berner Lorrainequartier, arbeitet in

der Kulturforderung des Kantons und engagiert sich in der Programm-
kommission des Literaturfestivals Literaare. Im Jahr 1993 flichtete

sie als 13-Jahrige mit ihrer Familie aus Bosnien und Herzegowina in die
Schweiz. An einem warmen Sommerabend unterhielt sich die POLIS-
Redaktorin Vera Sperisen mit Lejla Sukaj in der Brasserie Lorraine - eine
Lieblingskneipe von Sukaj - (iber ihre Jugend zwischen Asylunterkunft
und Gymnasium, zwischen familiaren Schicksalsschlagen und nachbar-
schaftlicher Solidaritat. Eine Geschichte Uber das Ankommen und
Leben in der Schweiz.

20



Lejla Sukaj

Wo gehore ich dazu?

«Wo gehore ich dazu? Diese Frage steht fir Menschen
wie mich immer im Raum. Wenn du in der Schweiz als
Seconda zur Welt kommst, dann wird dir diese Frage
von der Gesellschaft mitgeliefert. Und wenn du wie ich
den Krieg erlebt hast, damals in Jugoslawien, wenn du
erlebt hast, wie es dazu kam, dann wirst du mit dieser
Frage immer wieder konfrontiert. Fiir mich begann al-
les im Sommer1992. Ich war ein zwdlfjahriges Kind und
wusste nicht, was sich Zuhause politisch abspielte. Aber
dennoch bemerkte ich, dass die Zugehorigkeit zu den
«Ethnien» fir meinen Alltag pl6tzlich wichtig wurde. Kurz
zuvor hatten wir alle noch keine Ahnung, was das ist:
«Ethnien». Aber auf einmal spielten diese Kategorien eine
Rolle, genauso wie die Religion. Man sagte, «ah, das sind
Muslimen», und die Katholiken sind die Kroaten, die Or-
thodoxen, das sind die Serben. Alles wurde an die Reli-
gionszugehdrigkeit und die Nationalitdt gekoppelt. Die
Sprache wurde bewusst genutzt, um Unterschiede zu ak-
zentuieren. Die Nachrichtensprecher begannen Worter
anders auszusprechen. Beispielsweise betonten einige
beim Wort Mlijeko (Milch) das lange «E», sie sagten Mleko
- so wie man es in Serbien tut, um damit die serbische
Zugehorigkeit zu unterstreichen. Auch unsere Namen
wurden schlagartig wichtig, denn sie verrieten die reli-
giose Zugehdrigkeit, aber naturlich nicht zuverlassig. Es
gab sehrviele Kinder, die aus gemischten Ehen stamm-
ten, und sowieso waren die wenigsten Menschen liber-
haupt glaubig. Das war so, als ob es die Schweiz pl6tzlich
nicht mehr gébe und du nun Bernerin und reformiert bist,
und als Luzernerin musst du katholisch sein. Als Kinder
waren wir alle gleich — und nun wurden wir zu anderen.»

Fremde und eigene Soldaten

«All dies geschah in meiner kindlichen Wahrnehmung
innerhalb eines Jahres. Es wurde sehr real. Immer mehr
Kinder kamen einfach nicht mehr zur Schule, ihre Famili-
enverliessen unsere Stadt, der tobende Krieg in Kroatien
war diesen Leuten eine Warnung. Andere, so wie meine
Familie, waren bis zum Ausbruch des Krieges absolut
Uberzeugt, dass «bei uns» so etwas nicht mdglich ist.
Mein Freundeskreis war stark durchmischt. Wir Kinder
hatten aufgeschnappt, dass die gelebte «Brliderlich-
keit und Einheit», die zu Titos Zeiten propagiert wurde,
zerbrockelte. Wir begannen zu gribeln: «Welche Kin-
derdiirfen zusammen spielen, wenn wir nach Religionen
getrennt werden? Welche Freunde bleiben mir noch?
Darfich meine besten Freundinnen weiterhin sehen?» Im
Sommer1992 kam die serbische Armee, hat Muslime und
Katholiken vertrieben und teilweise auch umgebracht.
Menschen wurden zusammengetrieben und in Lager
gesteckt. Ich habe mit meiner Schwester Decken und
Kleider dort hingebracht. Wenn Fremde der serbischen
Armee beim Lager Wache standen, war es unméglich, die
Hilfsglter abzugeben. Waren es Serben aus dem Stadt-
chen, kannten sie uns und nahmen die Kleider entgegen.
Die Zugehorigkeit zur lokalen Gemeinschaft spielte also

auch eine Rolle. Die Situation verschlimmerte sichimmer
mehr, wir hérten von abscheulichen Foltergeschichten
und sahen mit unseren Augen, wie Hauser angezilindet,
Menschenvor Panzer getrieben, gefoltert wurden. Immer
mehr Leute gingen weg. Bekannte, Verwandte, Freun-
de und irgendwann auch wir. Die serbische Armee hat
Busse organisiert und die Leute weggefahren. Ich kam
mit meiner Familie in eine Stadt, in welcher die bosni-
sche Armee herrschte. Dies war flir mich Gberraschend
- und extrem begliickend: «Oh, das gibt es auch, es gibt
auch wnsere Soldatens.» Als Reaktion auf die serbische
Aggression fing die bosnische Seite an, ein bosnisches
Nationalbewusstsein zu propagieren. Wir sangen identi-
tatsbildende Lieder, aus voller Kehle, ich schrie sie form-
lich. Ich entwickelte damals eine naiv-kindliche Liebe zu
Bosnien. Nach all den Erfahrungenin meiner Heimatstadt
fihlte ich mich angegriffen und verletzlich. Und nun wur-
de mir hier diese kollektive Starke vermittelt: «ich gehore
hier dazu, ich bin auch jemand.» Es ist erschreckend, wie
ich dareinwuchs als pubertierendes Kind, auf der Suche
nach einem eigenen (Win.»

Schweizerin, Bosnierin, Muslimin, Bernerin,
Feministin, Soziologin...

«Als was flihle ich mich heute? Wohl mehr als Schweizer-
inund doch auch als Bosnierin. Ich will meine bosnische
Herkunft nicht verleugnen. Meine Kindheit in einem so-
zialistischen Land, in welchem die Gleichheit aller Men-
schen und die Gerechtigkeit zwar nicht gelebt, aber als
Ideal sehr prasentwaren, hat mich sehr gepragt. Oder der
bosnische Humor. Aber manchmalist sie auch nicht viel
mehr als eine Behauptung, die mir wichtig ist. Im Moment
betone ich im Alltag, dass ich eine Muslimin bin. Einfach
um zu vermitteln, dass es ganz verschiedene Muslimin-
nen gibt. Ich zum Beispiel bin als muslimische Frau weder
von einem Mann unterdriickt, nochtrage ich eine Burka.
Ich mochte mit stereotypen Bildern brechen. Wo gehore
ich sonst noch dazu? In die Lorraine (Berner Quartier).
Sehr stark gepragt hat mich auch meine soziale Zuge-
horigkeit. Ich bin in einer Familie von Arbeiterinnen und
Arbeitern aufgewachsen und habe dieses Klassenbe-
wusstsein. Am Gymnasium und an der Universitat muss-
te ich mich oft fragen, ob ich mit den anderen Studieren-
den, die, wie ich mirvorstellte, mit klassischer Musik und
franzésischen Romanen aufgewachsen waren, mithalten
kann. Und schliesslich binich auch eine Frau - geborenin
eine vorwiegend weibliche Familie mit einer unglaublich
lebenstiichtigen, selbstbewussten Frau als Grossmutter
und sehr vielen Tanten und Cousinen, Manner gab es
wenige. Das hat mich schon sehr frih fiir feministische
Fragen sensibilisiert. Heute bedeutet mir naturlich auch
meine Zugehorigkeit zu meinem Beruf sehr viel.

..und lange auch Asylsuchende

«Mitden Vorurteilen gegeniliber «Jugos» hatte ich in mei-
ner Jugend wenig Mihe. Es war viel mehr die Feindse-
ligkeit gegenuber Asylsuchenden, die mich personlich

21



Lejla Sukaj

beruhrte. Ich selber lebte sieben Jahre mit diesem Auf-
enthaltsstatus. Wahrend der Zeitam Gymnasium sassich
einmal mit andern Schiilerinnen und Schiilern im Schul-
hof auf dem Boden - es war gerade Pause oder Frei-
stunde. EinJugendlicher stiess dazu und meinte: «<Schau
mal, jetzt zahlen wir der die Kleider und die sitzt damit auf
dem Boden rum.» Dies traf mich tief. Ich wusste, dass
in dieser Aussage etwas Wahres lag; dass die Gesell-
schaft flir mich finanziell aufkommen musste. Gleichzei-
tig war mir aber auch klar, dass diese Sichtweise etwas
zutiefst Unsolidarisches und Boshaftes hatte. Ich war
aus dem Krieg gekommen, hatte mein normales Leben
zurlickgelassen, lebte in einer schwierigen familidren
Situation und unter prekaren Wohnbedingungen. Es war
schwierig zu akzeptieren, dass ich auch von solchen Leu-
ten wie diesem Jungen auf eine vertrackte Art abhangig
war. Weder er noch ich hatten unsere Lage selbst ge-
wahlt. Spater hatte ich auf eine andere Art mit den «Jugo-
Stereotypen» zu tun. Mir wurde sehr oft gesagt: «Also
dass du so gut deutsch kannst (oder: an die Kanti gehst,
oder: ein Lizentiat machst), das ist unglaublich.» Das war
als Kompliment gedacht, aberim Grunde schwingt darin
immer auch etwas mit von der Aussage: «Da gehorst du
als Jugo» eigentlich nicht hin, das ist kein Ort, wo man
dich erwarten wirde.» Als ob man als «Jugo» grundsatz-
lich nicht genug begabt ware, um richtig deutsch zu ler-
nen oder zu studieren.»

Vom Kommen und vom Gehen

«Ich lebte zu dieser Zeit in einem Asylzentrum in Aarau.
Meine Eltern waren beide krank, wir mussten uns ein
Zimmer teilen. Ich verbrachte fast meine gesamte Freizeit
draussen mit anderen Kindern aus der Nachbarschatft.
Dies war ein riesen Glucksfall fur mich. Ich fand schnell
Anschluss bei den Kindern und deren Familien im Quar-
tier Zelgli. Dort erlebte ich ein Stiick Normalitat. Die Fa-
milie meines Ex-Freundes wurde zu meiner Zweitfamilie.
Ich verbrachte meine Freizeit beiihnen, fuhr mitihnenin
die Ferien und durfte so viele Biicher von ihnen auslei-
hen, wie ich wollte. Vor dem Umzug nach Aarau lebten
wir in einem Heim in Brugg, zusammen mit zweihundert
weiteren Personen. Die halbe Welt war dort zuhause.
In der Schule lernte ich Franzdsisch und Englisch, ging
nach Hause und testete das neu Gelernte. Es gab immer
jemanden, der mit mirin diesen Sprachen reden konnte.
In Aarau war das Heim kleiner, aber weiterhin ein Durch-
gangsheim. Es war nicht vorgesehen, dass man dort 1an-
ger blieb. Wahrscheinlich behielten sie uns wegen meiner
kranken Eltern. Meine Schwester heiratete und zog mit
ihrem Mann zusammen. Ein Jahr spater starb mein Va-
ter. Andere Menschen im Durchgangsheim kamen und
gingen. Sie erzahlten mirihre Geschichten. Ich liess mich
auf sie und ihre Schicksale ein und musste mich immer
wieder aufs Neue verabschieden. Es folgten neue Men-
schen mit neuen Geschichten. Irgendwann war mir das
zu viel. Gegen Ende dieser Zeit wusste ich nicht einmal
mehr die Namen der Kommenden und Gehenden. Drei
Jahre nach dem Tod meines Vaters starb meine Mutter.

22

Danach wusste ich, in diesem Haus kann ich nicht mehr
leben. Darauffolgte in meinem Umfeld eine starke Welle
der Solidaritat. Die Eltern meiner Schulfreunde kamen
auf mich zu und boten mir an, bei ihnen zu wohnen. Uber
einen Kollegen erfuhrich von einer Familie, die eigentlich
eine Austauschschilerin suchte, nun abervon mirgehort
hatte. Ich besuchte die Familie und es passte. Vonnunan
bewohnte ich den Dachstock ihres grossen Hauses und
hatte zwei Zimmer mit Dusche, ein Luxus. Etwa einein-
halb Jahre wohnte ich bei ihnen und beendete die Kan-
tonsschule. So lange ich die Schule besuchte, durfte ich
in der Schweiz bleiben. Danach musste ich als Volljahrige
das Land verlassen und nach Bosnien ausreisen.»

Solidaritat und Sicherheit

«In Bosnien beantragte ich ein Studenten-Visum, um als
Studierende wieder in die Schweiz zuriickzukehren. Zu-
rickan den Ort, wo meine Freunde und meine Vertrauten
lebten. Unter der Bedingung, dass ich meinen Lebens-
unterhalt ohne staatliche Hilfe finanziere, erhieltich den
Aufenthaltsstatus B. Lange wusste ich aber nicht, was
aus mir wird, wenn ich mit dem Studium fertig bin. Diese
Ungewissheit nagte an mir. Ichwar mir sicher, dassich es
auch anderswo schaffen wiirde. Aberich hatte wieder bei
Null anfangen miissen. Auchin dieser Zeit spurte ich eine
grosse Solidaritat durch meine ehemaligen Mitschiiler
und deren Familien, durch die Nachbarschaft im Zelgli
und durch meine ehemaligen Lehrer an der Kantons-
schule. Sie halfen mir, Stiftungen zu finden, welche mein
Studium mitfinanzierten. Die Mutter eines Freundes aus
der Nachbarschaft bezahlte mir die Krankenkasse. Die
Eltern meines Freundes finanzierten mein GA. Ich hatte
einige Nebenjobs, im Callcenter oder als studentische
Mithilfe bei der Datenerfassung. So ging es. Im Jahr2006
liess ich mich einbilirgern. Es war ein unglaubliches Ge-
fahl, das erste Mal in meinem Leben als Erwachsene so
etwas wie eine planbare Zukunft vor mir zu haben. Dieses
Leben im ewigen Provisorium, die Unsicherheit und Un-
gewissheit ist wohl das ZermUrbendste an der Situation
als Asylsuchende. Deshalb bin ich schockiert dartber,
wie uber die Flichtlinge von heute gesprochen wird. Die-
se |ldee, dass Menschen eine Flucht mit aller Ungewiss-
heit, der Einsamkeit und den Angsten auf sich nehmen,
um sich auf Kosten der Schweiz zu bereichern, ist absurd.
Diese Sichtweise diskriminiert Betroffene doppelt und
verkennt ihr Leid und ihren alltdglichen Kampf.»

Vera Sperisen arbeitet an der Pddagogischen
Hochschule FHNW, Abteilung Politische Bil-
dung und Geschichtsdidaktik am Zentrum fiir
Demokratie Aarau.









In den letzten dreissig Jahren wurde in der (Deutsch) Schweizer Offentlichkeit
viel Uber Zuwanderinnen und Zuwanderer aus dem sogenannten «Balkan»
diskutiert. So war in den Medien, der Politik und an den Stammtischen die Rede
von aggressiven und kriminellen «Jugos», von «Balkanrasern» und von Kriegs-
verbrechern. Die von diesen Bildern betroffenen Menschen kamen jedoch kaum
je selbst zu Wort. Daher stellt sich die Frage, wie in der Schweiz lebende
Personen aus dem postjugoslawischen Raum mit diesen Stereotypisierungen
und Klischeebildern umgehen.

Eine Aussen- und Innenperspektive

LEBEN MIT DEM
GESPENST DER
AGGRESSIVEN JUGOS
UND BALKANRASER

Kathrin Pavi¢

Im Jahr 2000 veroffentlichte die Schweizer Konsumentenzeit-
schrift «Beobachter» einen Artikel mit dem Titel: «Ex-Jugo-
slawen: das neue Feindbild». Das Thema brennt «den Schwei-
zerinnen und Schweizern unter den Nageln» wird dort verlautet.
Die Autoren machen den mangelnden Integrationswillen und
die hohe Kriminalitatsrate der Bevolkerungsgruppe aus dem
«Balkan» daflir verantwortlich, dass die «Akzeptanz gegentiber
Menschen aus Ex-Jugoslawien drastisch gesunken» sei.

25



Eine Aussen- und Innenperspektive

Um die Jahrtausendwende waren Zuschreibungen wie integ-
rationsunfahig, kriminell, aggressiv und gewalttatig tatsachlich
symptomatisch fiir die Einstellung der Schweizer Offentlichkeit
gegenulber Personen aus dem postjugoslawischen Raum.

Wie entstanden diese stereotypen Zuschreibungen? Und wo
liegt ihr Ursprung? Um diese Fragen zu beantworten, muss
nicht nur auf die Einwanderungsgeschichte aus Jugoslawien
und dessen Nachfolgestaaten in die Schweiz, sondern auch
auf die Geschichte der Ursprungsregion selbst und die damit
verbundenen Raumbilder eingegangen werden.

Vom fleissigen Gastarbeiter zum Balkanraser

Die Immigration aus dem westlichen Stidosteuropa in die
Schweiz reicht bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts zurtick. Es
handelte sich damals in erster Linie um die temporare Einwan-
derung von Studentinnen und Studenten, Intellektuellen und
politischen Aktivisten. Wahrend des Zweiten Weltkriegs wur-
den jugoslawische Kriegsfliichtlinge und -gefangene aufge-
nommen. Ende der 1960er-Jahre erfolgte schliesslich die Re-
krutierung der ersten Gastarbeiterinnen und -arbeiter aus dem
Vielvolkerstaat Jugoslawien. Diese wurden mehrheitlich positiv
wahrgenommen. Sie fielen in der Schweiz kaum (negativ) auf.
Als wegen der 6konomischen und politischen Krise in Jugos-
lawien im Laufe der 1980er-Jahre vermehrt ungelernte Perso-
nen aus armeren Gebieten des Landes in die Schweiz kamen,
begann sich dies jedoch zu andern. Der Ruf der damaligen ju-
goslawischen Bevdlkerung verschlechterte sich allmahlich in
der Schweizer Offentlichkeit. Diese Entwicklung korrelierte mit
dem Einsetzen einer Politik der Ethnisierung von gesellschaftli-
chen Problemen Ende der1980er- und Anfang der1990er-Jahre.
«Auslanderkriminalitdt» und «Asylmissbrauch» waren Schlag-
worte, die in den politischen Debatten und deren medialer Re-
zeption inflationar gebraucht wurden.

Zerfall Jugoslawiens und metaphorische
Rlckkehr zum Balkan

Zur selben Zeit zerfiel Jugoslawien in Einzelstaaten und es brach
Krieg in den Gebieten des heutigen Kroatiens (1991-1995) und
Bosnien-Herzegowinas (1992-1995) aus. Als Folge wurde aus
einer in der Aussenwahrnehmung zuvor homogenen Gruppe
(«Jugoslawenn») verschiedene ethnisch definierte Einzelgruppen
(«Serbeny, «Kroaten», «<Bosniaken», «Sloweneny, etc.). Zuvor
wurden die ethnischen und religiésen Unterschiede der in Ju-
goslawien lebenden Menschen kaum thematisiert - und wenn
doch, dann meist auf eine folkloristische Weise. In der Kriegs-
berichterstattung wurde aber deutlich zwischen den einzelnen
Kriegsparteien unterschieden. «Die Serben» zum Beispiel wur-
den hierbei hauptsachlich als Aggressoren und Tater darge-
stellt, was das Fremdbild der serbischen Diaspora im Westen
grundlegend pragte.

Mit dem Zerfall Jugoslawiens veranderte sich auch die westli-
che Wahrnehmung der Region als Gesamtes. Zuvor war diese
durch den Kalten Krieg gepragt. Der Vielvolkerstaat war be-

26

kannt fur den «Dritten Weg», den Josip «Tito» Broz nach dem
Bruch mit Stalin 1948 einschlug, und dessen spatere flihrende
Rolle innerhalb der «<Bewegung der blockfreien Staaten». Durch
diesen politischen Schachzug erwarb sich das sozialistische
Jugoslawien eine Sonderstellung zwischen den Blécken und
den Status eines «tolerierbaren» und «menschlichen» Kommu-
nismus. Ausserdem war das Land vielen Menschen als Ferien-
destination ein Begriff.

Mit dem Ende des Kalten Krieges und dem Ausbruch der postju-
goslawischen Kriege wandelte sich das Bild der Region zu einem
von ethnischem und religiosem Hass gepragten Krisengebiet.

In den medialen Diskursen wurden stereotype Bilder wieder-
belebt, die auf das ausklingende 19. und beginnende 20. Jahr-
hundert zuriickgehen, als vom Balkan als Pulverfass gespro-
chen wurde. Es fand eine metaphorische Riickkehr zu einem
historisch begriindeten negativen «Balkanbild» statt. Die
bulgarische Historikerin Marija Todorova hat hierzu in An-
lehnung an Edward Saids «Orientalismus» das Konzept des
«Balkanismus» entwickelt. Darunter versteht sie jene negati-
ven Stereotypisierungen, die in westlichen Diskursen Giber den
«Balkan» angewandt werden.

In der Schweiz vermischten sich diese tief im «Balkanismus»
verwurzelten Bilder mit der Aussenwahrnehmung der Im-
migrantinnen und Immigranten aus dem postjugoslawischen
Raum als Problemgruppe mit sozio-6konomischen Prob-
lemen und Integrationsschwierigkeiten. Klischeebilder wie
«Balkanraser», «Kriminelle und Machos vom Balkan» oder «ag-
gressive Jugos» waren weitverbreitet und fanden Einzug in die
politischen Debatten.

Betroffene kommen zu Wort

Uber die Immigrantinnen und Immigranten aus den Nachfolge-
staaten Jugoslawiens wurde also viel gesprochen. Sie selbst
kamen aber nur selten selbst zu Wort. In meiner 2015 publizier-
ten Dissertation habe ich versucht, diesem Umstand entgegen
zu wirken. Anhand von narrativen Interviews, die im Zeitraum
von 2011und 2013 geflihrt wurden, habe ich untersucht, welche
Auswirkungen die vorgangig erwahnten Bilder und Diskurse auf
jene haben, Uber die gesprochen wird. Der Fokus lag hierbei auf
Serbinnen und Serben, die in der Region Basel wohnhaft sind.

Die drei Beispiele zeigen, dass die Art und Weise, wie Uber eine
bestimmte nationale oder ethnische Gruppe gesprochen wird,
die Einstellungen derjenigen beeinflussen, die von diesen Dis-
kursen betroffen sind. Die mit den Diskursen einhergehenden
Stereotypisierungen und Vorurteile haben nicht nur Auswir-
kungen auf deren Zugehorigkeitsgefihl zum Aufnahme- und
Herkunftskontext, sondern auch darauf, wie die «Gruppenmit-
glieder» sich selbst und die «Anderen» verorten.

Die Bewaltigungsstrategien der hier portratierten Personen
reichen von einem vollstandigen Bruch mit dem Herkunftsland
(Dragica N.), Uber das Maandrieren zwischen Ablehnung und
Identifikation mit den beiden Herkunftskulturen (Branko R.) bis
hin zur Verortung in einem «Zwischenstatus» und einer daraus
resultierenden Uberintegration im Aufnahmeland (Dunja T.).



Branko R.: Schwanken
zwischen Ab- und Hin-
wendung

Bei Branko R. fiihrten die postjugoslawi-
schen Kriege und die westliche Bericht-
erstattung dartiber zu einem Bruch mit
seiner nationalen und kulturellen lden-
titat.

Branko R. gehort der zweiten Generation
an. Sein Vater stammt aus der heutigen
Republika Srpska, der serbischen Entitat
Bosniens, seine Mutter ist Schweizerin.
Als die Kriege ausbrachen, war er knapp
18 Jahre alt. Durch die Berichterstattung
Uber die Rolle Serbiens wahrend der
Kriege distanzierte er sich von der Her-
kunftskultur seines Vaters und wollte
nichts mehr damit zu tun haben. Es sei-
en ja «alle nur noch schlecht gewesenn.
Erst Uber ein Jahrzehnt spater hat er die
Herkunftskultur seines Vaters wiederent-
deckt. Heute identifiziert er sich wieder
stark damit. Er kann sich sogar vorstel-
len eines Tages nach Bosnien zu «fllich-
ten», sollte die politische Situation in der
Schweiz sich verscharfen. Branko R.
verweist hierbei auf die Masseneinwan-
derungsinitiative der Schweizerischen
Volkspartei (SVP), die kurz vor dem Inter-
viewim August 2011 lanciert wurde. Uber-
haupt zeigt sich Branko R. stark durch
die Auslanderpolitik der SVP beunruhigt
und distanziert sich dadurch gar von der
Schweiz. Dies, obwohl er nicht nur Gber
viele soziale Kontakte in Basel verfligt,
sondern sichfriiherimmerauch als einen
stolzen Schweizer gesehen hat.

Eine Aussen- und Innenperspektive

Dragica N.: Bruch mit
dem Herkunftsland

Dragica N., die zum Zeitpunkt des Inter-
views im Sommer 2011 Mitte 60 war, ist
bereits Ende der 1950er-Jahre als Teen-
ager zusammen mit ihrer Familie in die
Schweiz eingewandert. Sie kam somit
noch vor den ersten Gastarbeiterinnen
und Gastarbeitern in die Schweiz. Als
Schilerin sei sie zwar ein «regelrechter
Exot» gewesen, Ressentiments gegen
Jugoslawinnen und Jugoslawen hatte es
aber noch keine gegeben.

Besonders als Jugendliche hat sich
Dragica N. stark mit ihrem Herkunfts-
land identifiziert. Sie hat sich selbst als
Jugoslawin und als Belgraderin definiert.
Der Zerfall Jugoslawiens in verschiede-
ne Einzelstaaten hatjedoch spéater einen
Bruchin Dragica N.s nationaler und kultu-
reller Identitat verursacht. Mit keinem der
Nachfolgestaaten konnte sie sich identifi-
zieren, was in einer engeren Hinwendung
zur Schweiz resultierte. Heute bezeich-
net sie dieses Land als ihre Heimat: Hier
sei sie nun verwurzelt. Mit dem ehemali-
gen Jugoslawien verbindet sie hingegen
nur noch Wehmut und Melancholie. Fragt
man sie, woher sie urspriinglich komme,
antwortet sie: «KAus dem Land, das es
nicht mehr gibt».

Dunja T.: Dazwischen -
Doppelte Auslanderin

Im Gegensatz zu Dragica N. und Branko R.
thematisiert DunjaT., eine zum Zeitpunkt
des Interviews im Juli 2011 fiinfzigjahrige
Akademikerin, die postjugoslawischen
Kriege und die sich wandelnden Fremd-
bilder kaum. Im Zentrum von DunjaT.s Er-
zahlung steht die eigene gegliickte Integ-
ration im Aufnahmeland. Sie immigrierte
zusammen mitihrem Ehemann und dem
ersten Kind in die Schweiz. Wobei sie be-
tont, dass sie nicht als Kriegsfllichtlinge
hierherkamen, sondern aufgrund der
okonomischen Situation das damalige
Jugoslawien verlassen wollten.

Dunja T. nimmt eine deutliche Abgren-
zung von Einwanderinnen und Einwan-
dereraus dem postjugoslawischen Raum
vor, die Uber ein niedrigeres Bildungsni-
veau und einen tieferen sozio-6konomi-
schen Status verfiigen. Damit schitzt
sich Dunja T. vor negativen Ressenti-
ments, mit welchen diese als «Problem-
gruppe» stigmatisierten Menschen kon-
frontiert sind.

Dennoch bezeichnet sich Dunja T. als
doppelte Auslanderin, die weder im Auf-
nahme- noch im Herkunftsland als voll-
kommen zugehorig gilt. Dies begriindet
sie damit, dass sie in der Schweiz auf-
grund ihres Akzentes sofort als Auslan-
derin erkennbar sei, in Serbien hingegen
habe sie den Anschluss ans Alltagsleben
verloren.

«DAHABE ICH ALLES, WAS
SERBISCH WAR, VERTEUFELT.»

Inihrerim Peter Lang Verlag erschienen
Dissertation geht Kathrin Pavi¢ anhand
von funf biographischen Einzelfallana-
lysen der Frage nach, wie Menschen
mit serbischem Migrationshintergrund
mit den vorherrschenden gesellschaft-
lichen Diskursen Uber Serbinnen und
Serben in ihrer Lebensgeschichte um-
gehen. Hierbei stellen nicht nur der
Zusammenhang von Diskurs und Bio-
graphie einen wichtigen Aspekt dar,
sondern auch die transnationalen Be-
ziehungen der Befragten. Neben den
flnf Einzelfallanalysen bildet die Aufar-
beitung des sich wandelnden Diskurses
Uber Immigrantinnen und Immigranten

27

aus dem (post)jugoslawischen Raum
seit den 1960er-Jahren das Kernstlick
dieser Arbeit.

Kathrin Pavi¢: «Da habe ich alles, was
Serbisch war, verteufelt.» Wie gesell-
schaftliche Diskurse die natio-ethno-
kulturellen Zugehorigkeiten von eth-
nischen Serbinnen und Serben in der
Deutschschweiz beeinflussen. Bern /
Bruxelles / Frankfurta. M. / New York /
Oxford / Wien 2015.

Kathrin Pavi¢ hat Geschichte, Englische Lite-
ratur und Soziologie an der Universitat Basel
studiertund am Institut fiir Soziologie der Uni-
versitat Basel promoviert.






Tipps und Tricks

FILME

Uber Heimat und Entwurzelung

Ruza hat ihre Heimat Serbien vor Uber dreissig Jahren verlas-
sen und lebtin Zirich. Ihr Alltag ist eine Reihe von sich wieder-
holenden Momenten, bis Ana eines Tages auftaucht und die
minutios konstruierte Welt ins Wanken bringt. Die junge Frau
aus Sarajevo ist schon, lebenshungrig und irgendwie verloren.
Zwischen den beiden eigenwilligen Frauen entwickelt sich eine
zarte Freundschaft. «Das Fraulein» erzahlt von Entwurzelung,
Sehnsucht und Heimat in der Schweiz.

Andrea Staka: Das Fraulein (2006)

Der Film ist online als Video on Demand
(VOD) erhaltlich bei www.artfilm.ch
Hintergrundinformationen und Inputs
flr den Unterricht auf Sekundarstufe |
findet man im «Filmheft»:
https://phzh.ch/globalassets/phzh.ch/
dienstleistungen/dlc/downloads/
filmheft_das_fraulein.pdf

Politisch unkorrekt

Marko und Benny sind Wiener durch und durch und haben so-
genannten «Migrationshintergrund». Fir eine TV-Doku-Serie
tduschen sie vor, arbeitslose Kleinkriminelle mit Migrations-
hintergrund zu sein. Damit ihre Lige nicht auffliegt, bauen sie
sich eine zweite ldentitat, die aus Klischees und Vorurteilen
gegenuber Auslandern besteht. Und wahrend die beiden durch
die Erflillung dieser Erwartungen und Vorurteile die Serie zum
Erfolg machen, setzen sie sich gleichzeitig zum ersten Mal mit
den echten Integrationsschicksalen auseinander - auch mit
ihren eigenen. Eine politisch unkorrekte Komaodie tiber Klischees
und falsche Identitaten.

Arman T. Riahi: Die Migrantigen (2017)
Unterrichtsmaterialien unter:
www.kinomachtschule.at/data/migrantigen_
crossingeurope.pdf

29

AUSSTELLUNG

Eine Frage der Heimat

Was ist das eigentlich, Heimat? Ein Ort,
ein Geflihl? Eine Nation oder eine Kind-
heitserinnerung? Und kann man Heimat
wechseln? Die Frage nach der Heimat
ist unweigerlich mit Konzepten der (po-
litischen) Zugehorigkeit verknupft. Das
Stapfernhaus nimmt seine Besucherin-
nen und Besucher auf Entdeckungsreise
in diese Spharen — wie immer auf spiele-
rische Art und Weise. Zum Beispiel mit
einem 32 Meter hohen Riesenrad.

Heimat. Eine Grenzerfahrung.
Ausstellung im Zeughaus Lenzburg
bis 25. Marz 2018.
www.stapferhaus.ch

Verguinstigte Eintritte flir Schul-
klassen. Vertiefende Workshops
fir Jugendliche und Schulklassen
im Anschluss an die Ausstellung.
Unterrichtsmaterialien flr Sekun-
darstufel und Il erhaltlich als Print-
buch oder PDF inkl. Medienpaket.



Tipps und Tricks

WEBSEITEN & BLOG

Auf Spurensuche -
Geschichte der Migration
in der Schweiz

Die Macherinnen und Macher dieses Ver-
mittlungstools haben eine umfangreiche
Sammlung an Hintergrundinformationen,
Unterrichtsvorschlagen und Audio- so-
wie Videodokumente zusammengestellt.
Aufeinem interaktiven Zeitstrahl kdnnen
Schilerinnen und Schiler wichtige Ent-
wicklungen und Ereignisse der Schwei-
zer Migrationsgeschichte anhand von
historischen Bildern, Filmbeitragen und
Audiodokumenten genauer erkunden.
conTAKT-spuren.ch wird von Migros Kul-
turprozent finanziert und betrieben.

www.contakt-spuren.ch
Materialen fir alle Stufen (Zyklus 1-3)

Zwischentone - Kultur,
Zugehorigkeiten und
Grenzen neu denken

Migration gehdért zum Alltag. Die Viel-
falt der Biographien und die Plurali-
sierung der Lebenswelten ist in jedem
Klassenzimmer erlebbar. Die Webseite
Zwischentone bietet den Lehrpersonen
Unterrichtsmodule fiir die Facher Ge-
schichte, Geographie, Ethik/Religion und
Politik, in welchen Themen wie Zugeho-
rigkeit, Migrationsgeschichte und inter-
kulturelles Zusammenleben behandelt
werden konnen. Ziel ist es, neue Perspek-
tiven auf die Migrationsgesellschaft zu
gewinnen, um Fragen und Konflikten, die
sichin einer pluralistischen Gesellschaft
zwangslaufig ergeben, sachlich begeg-
nen zu kénnen. Die Webseite wird vom
Georg Eckert Institut fr internationale
Schulbuchforschung in Braunschweig
betrieben und richtet damit einen Fokus
auf die Zusténde in Deutschland. Viele
Materialen kénnen aber auch fiir den
Schulunterrichtin der Schweiz tibernom-
menwerden - insbesondere die Module
«ldentitaten: Wer ist «win?» und «Religio-
nen und Weltanschauungen: Woran glau-
ben wir?».

www.zwischentoene.info
Empfohlen fur Sekundarstufe | &II.

30

Mein Bloguniversum —
Gestatten, mein Name
ist Balkanovic!

Sie nennt sich Ludmila Balkanovic und
schreibt seit Friihjahr 2017 unbeschwert
und rotzfrech Giber das Leben «zwischen
Schweizer Biinzli- und Jugotum». Die
Mittdreissigerin jongliert in ihren Blog-
eintragen mit Stereotypen, Sprachwitz
und prazisen Alltagsbeobachtungen und
Iasst die Leserinnen und Leser nahe an
die Gedankenwelt dieser Kunstfigur ran.
Die Blogeintrage sind ein reichhaltiger
Fundus um mit Schilerinnen und Schi-
lern Giber Klischees, Selbstermachtigung
und Alltagserfahrungen von jungen Men-
schen in der Schweiz zu diskutieren.

www.watson.ch/Ludmila+
Balkanovic



Tipps und Tricks

BUCHER

Heimatgeschichten vom
Balkanizer

Danko Rabrenovi¢, Musiker und Moderator der
Kultradiosendung «Balkanizer» beim WDR, erzahlt
in seinem Buch «Herzlich willkommen¢ié» auf hu-
morvolle Weise, wie es sich lebtin einem Alltag zwi-
schen zwei Heimaten, zwischen Deutschland und
dem Balkan. Dabei halt er Deutschland charmant
den Spiegel vors Gesicht.

Danko Rabrenovi¢ (2015): Herzlich
willkommencic¢, DuMont Buchverlag, Koin.

Erfundene Wahrheit

Zuganglich, berihrend und trotzdem leichtflissig
erzahlt Meral Kureyshi von einem Madchen, das in
den1990er-Jahren aus seineridyllischen Kindheitin
Prizren (Kosovo) gerissen wurde, um «in ein anderes
Leben fallen gelassen» zu werden. Sie fragt: «Ware
mir nicht meine Kindheit genommen worden, ware
ich ganzer, als ich heute halb bin?» Auf eindrickli-
che Weise verarbeitet Kureyshi ihre eigene Migra-
tionsbiographie und beschaftigt sich mit der Suche
nach einem Platzin einem neuen Land, in einer neu-
en Sprache. Erzahlt wird iber die Bewaltigung von
Geflihlen der Fremdheit und der Entfremdung, aber
auch Uber die Moglichkeit des Neubeginns und der
Rettung im Schreiben.

Meral Kureyshi (2017): Elefanten im Garten,
Ullstein-Buch, Berlin.

PROJEKT

Impressum

Herausgeberin
Péadagogische Hochschule der
Fachhochschule Nordwestschweiz
Institut Forschung und Entwicklung
Zentrum Politische Bildung und
Geschichtsdidaktik
Zentrum fur Demokratie Aarau

Redaktion

Vera Sperisen und Claudia Schneider
Gestaltung

Katharina Reidy COBOI, Bern
Bildbearbeitung

BBH Huther & Partners, Vevey
Druck

Druckerei Herzog AG, Langendorf

Kontaktadresse
info@politischebildung.ch
Auflage
3000 Exemplare
Bezugsadresse
www.magazin-polis.ch

“ w Fachhochschule Nordwestschweiz
Padagogische Hochschule

€«

citoyenneté

Migration in der Schule

Wie wird das Thema «Migration» in der Schule bearbei-
tet? In einem aktuellen Forschungsprojekt am Zentrum
Politische Bildung und Geschichtsdidaktik der PH FHNW
wird dieser Frage nachgegangen. Dazu besucht das For-
scherteam Klassen im Unterricht und flihrt Gesprache

mit Lehrpersonen und Schiilerinnen und Schiilern. In-
teressierte Lehrpersonen kénnen sich direkt bei Simon
Affolter (simon.affolter@fhnw.ch) melden.

31



Labor21. Experiment Demokratie

Labor21. Experiment Demokratie

Ein Angebot flir Jugendliche: Forsche gemeinsam mit Wissenschaftlerinnen und Wis-
senschaftlern am Zentrum fiir Demokratie Aarau (ZDA) zu Fragen der Demokratie.
Werde zur Radiostimme, zum Mitforschenden am Zentrum oder nutze deinen kre-
ativen Kopf und deine gesellschaftlichen Anliegen zur Umsetzung von eigenen Pro-
jektideen. Die Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler stehen dirund den anderen
Labormitgliedern mit viel Know-how zur Seite.

Das Labor21ist offen fur alle Jugendlichen zwischen 14 und 18 Jahren aus dem Raum
Aarau. Interessiert? Melde dich unter:

info@politischebildung.ch
Zentrum fir Demokratie Aarau, Kiittigerstrasse 21, 5000 Aarau, zdaarau.ch

Rasende Reporter - unsere Bilddokumentation aus
dem Balkan

Im Rahmen des Projekts «Labor21», das allen Jugendlichen aus dem Raum Aarau
in Form von verschiedenen Projekten eine Stimme geben will, waren «Rasende
Reporter» flr das POLIS auf dem Balkan unterwegs. Marko Petrusi¢, Marijan Vuleta
und Elton Zejnullahi knipsten wahrend inren Sommerferien auf dem Balkan Fotos fiir
die Redaktion und sprachen so bei der Bildgestaltung des Magazins mit. Entstan-
den ist eine erfrischende Bilddokumentation eines Sommers im Kosovo, in Bosnien-
Herzegowina und Kroatien.

Das «Labor21» wird durch das Programm «Citoyenneté» der Eidgendssischen Migra-
tionskommission EKM mitfinanziert.

[ O

citoyennete

“ w Fachhochschule Nordwestschweiz
Padagogische Hochschule

Tagungshinweis

Jugoslawienkriege und
Geschichtskultur

Vergangenes Unrecht, Umgangsweisen
und Herausforderungen

Am 27.01.2018 findet am Zentrum fir
Demokratie Aarau eine internationale
Tagung in der Reihe «Erinnerung - Ver-
antwortung - Zukunft» statt. Die Tagung
hat das Ziel, vergangenes Unrecht im
Kontext der Jugoslawienkriege, Formen
des geschichtskulturellen Umgangs und
resultierende gesellschaftliche Heraus-
forderungen zu beleuchten.

Weitere Informationen zur Tagung
und Tagungsreihe:
www.fhnw.ch/plattformen/evz



